

# تذكرة يا دعاء الإسلام . . .

أبو الأعلى المودودي



## الفصل الأول

### هذا دعوتنا

إننا إذا أردنا عرض دعوتنا وإجمال غايتها وأهدافها في كلمات قليلة، يمكننا أن نقسمها إلى ثلاثة مطالب مهمة أساسية، وهاك بياناً :

١ - دعوتنا للبشر كافة وال المسلمين خاصة، أن يعبدوا الله وحده ولا يشركوا به شيئاً ولا يتخدوا إلهاً ولا ربّاً غيره.

٢ - ودعوتنا لكل من أظهر الرضا بالإسلام ديناً أن يخلصوا دينهم الله ويزكّوا أنفسهم من شوائب النفاق وأعمالهم من التناقض.

٣ - ودعوتنا لجميع أهل الأرض أن يحدثوا انقلاباً عاماً في أصول الحكم الحاضر الذي استبد به الطواغيت والفجرة الذين ملأوا الأرض فساداً، وأن يتزروا هذه الإمامة الفكرية والعملية من أيديهم، حتى يأخذها رجال يؤمّنون بالله وبال يوم الآخر ويدينون دين الحق ولا يريدون علوّاً في الأرض ولا فساداً.

إن هذه المطالب الثلاثة واضحة في نفسها وضوح الشمس في رابعة النهار، ولكنه من دواعي الأسف أنها انكشفت شمس معرفتها، وتوارت حقيقتها باستار من الجهل والغفلة والجمود، حتى أن المسلمين أنفسهم أصبحوا بحاجة إلى أن تُشرح لهم هذه المطالب لهم مرماها ومغزاها، دع عنك ذكر غير المسلمين والذين لم يتثنّ لهم معرفة دعوته وتعاليمه.

هذا، وإن العبودية لله الواحد الأحد، التي ندعو إليها، ليس المراد بها أن يقر العبد بعبوديته لله تعالى شأنه ثم يبقى في حياته العملية حرّاً طليقاً كما كان من قبل في حياته الجاهلية.

وكذلك ليس المقصود من عبودية العبد لله أن يعتقد كونه تعالى حالقاً للكون، رازقاً لمن في الأرض مستحقاً للعبادة من جميع خلقه، من غير أن يكون له سلطان في هذه الحياة الدنيا ومسائلها وشؤونها المتعددة المتشعبة.

وأيضاً ليس من معنى العبودية أن تُقسم الحياة قسمين : قسم يتعلق بالدين أو الأمور الدينية، وقسم يتصل بالدنيا وشؤونها العديدة المتنوعة، وأن تنحصر العبودية لله في القسم الدين الذي لا يخرج - حسب المصطلح الشائع - عن دائرة العقائد والعبادات والمسائل التي لها علاقة بالحياة الفردية والأحوال الشخصية.

أما الحياة الدنيوية وشأنها المتشعبه وفروعها المتنوعة من مسائل العمران والسياسة والاقتصاد والآداب والأخلاق، فلا سلطان فيها لله الواحد الأحد ولا نفوذ لأحكامه في دائرتها، والعبد حر في بابها يفعل فيها ما يشاء، ويضع لنفسه من نظم العمران والملك ما يريد، أو يختار من النظم الوضعية ما يحبه ويرضاه.

فالقائمون بدعوة الإسلام في هذه البلاد - وطبعاً فيسائر أقطار العالم لأن الدين واحد لم يتغير، والكتاب واحد لم يأته الباطل من بين يديه ولا من خلفه - يرون ويعتقدون أن معاني العبودية هذه كلها باطلة من أساسها ويررون القضاء عليها وقطع دابرها، كما يريدون استئصال نظم الكفر والجاهلية واحتثاث شرورهما من جذورهما، لأن هذه المعاني والتعابير هي التي شوهت وجه الحقيقة ومسحت فكرة الدين مسحًا.

والذي نراه ونجرم به ونعتقده وندعو الناس إليه أن العبودية التي دعت إليها رسول الله الكريم من لدن أبي البشر آدم عليه السلام إلى سيدنا وسيد المرسلين وخاتمهم محمد النبي الأمي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المراد بها أن يقر العبد ويعتقد أنه ما من إله إلا الله الفرد الصمد الخاكم بين عباده، السيد المطاع في بيته، المشرع للدستور والقوانين والمالك لأمورهم، المتصرف في شؤونهم، المحاري على أعمالهم، وأن يسلم نفسه لذلك الله العزيز القدير، ويخلص دينه له تعالى جده ويدعن لعبوديته في كل شأن من شؤون حياته الفردية منها والجماعية، الخلقيّة منها والسياسية، الاقتصادية منها والاجتماعية. وهذا المعنى ورد في الترتيل قوله عزّ من قائل ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ادْخُلُوا فِي السَّلْمِ كَافَةً﴾ الذي يأمر فيه عباده أن ادخلوا في دين الله كافة، بمجموع حياتكم، بحيث لا يشدّ عن سلطانه شيء ولا يند عن دائرة نفوذه جزء من أحزائها.

فلا يكن من شأنكم في ناحية من نواحي حياتكم أن تتجروا من عبوديّته الشاملة، فتحسّبوا أنفسكم أحراراً في شؤونكم تختارون من المناهج والأوضاع ما تريدون أو تتبعون من النظم والقوانين الوضعية المستحدثة ما تجبون. إن هذا هو معنى العبودية الذي نبهه ونעםمه وندعو البشر كافة، المسلمين وغير المسلمين، إلى قبوله والإيمان به والإذعان له.

والطلب الثاني من هذه المطالب الثلاثة " أَنَا نطالب الذين يؤمنون بالإسلام أو يظهرون إيمانهم به أن يزكوا أنفسهم من شوائب النفاق وأعمالهم من التناقض " .

فالمراد من النفاق، في هذه الكلمة أن يدعى الرجل الإيمان بنظام خاص ويتظاهر بالانتساب إليه والتمسك بأذياله ثم يعيش راضياً مطمئناً في نظام للحياة مناقض للنظام الذي يؤمن به ولا يجد ويجتهد لقلب ذلك النظام المعارض لعقيدته التي يؤمن بها واستبدال النظام الصالح به، بل ربما يبذل جهوده ويستنفذ قواه ومساعيه في توطيد دعائم ذلك النظام الفاسد الجائز أو إقامة نظام باطل آخر يسد مسد ذلك النظام الجائز الذي يعيش في كنفه هادئاً مغبطاً.

فمثل هذا الطراز من الناس كمثل المنافق، فإن الإيمان بنظام للحياة ثم الاطمئنان بنظام آخر مناقض له، شيء يمحى السمع ويباه العقل ولا يرضاه الشرع.

فمن مقتضيات الإيمان الأولية أن يود المرء من صميم فؤاده أن تكون كلمة الله هي العليا وأن يكون الدين كله الله وأن لا يبقى في الأرض منازع ينافع حامل لواء الإسلام في دعوته وأداء مهمته للإنسانية، وأن لا يهدا له بال ولا يقر له قرار إذا رأى ما يصيب ذلك الدين في صميمه أو ينقص شيئاً من سلطانه أو دائرة نفوذه، وكذلك من إمارات الإيمان أن يظل الرجل قلقاً مضطرباً لا يهنا له بال ولا يطيب له عيش حتى يرى ذلك النظام العادل قد استرد أجهته وسلطانه وعادت أعلامه حافظة وكلمته نافذة بين الناس.

هذا من علامات الإيمان وإماراته التي لا يكابر فيها إلا متعنت أو جاحد.

وأما أن يعيش المرء راضياً مقتضاً في ظلال النظم العصرية الباطلة التي لا سلطان فيها للدين، والتي جعلته منحصراً في دائرة ضيقة كمسائل الزواج والطلاق والإرث، التي لا تضر بتلك النظم السائدة الجائرة ولا تتدخل في حدود إمرتها وسلطانها - أما أن يعيش المرء مطمئناً بمثل تلك النظم، قانعاً مغبطاً في كنفها ولا ينبعض له عرق ولا يخفق له قلب، فلعمري الحق أن مثل هذه الصنيعة من إمارات النفاق ومن صميمه من غير شك.

وربما يجد مثل هذا الرجل عوناً ومساعدة من بعض الفقهاء والمشايخ ويقيى مسلماً في سجل الإحصاء ودوابين الإفتاء، لكن روح الشريعة تأبى إلا أن تحكم على مثل هذه الصنيعة بالنفاق، ولو أفتى المفتون بخلاف ذلك، حرضاً على المعاش الزهيد ومتاع الدنيا الزائل.

فالذى نريد من المسلمين، والذين يتظاهرون بالإسلام وندعوهم إليه، أن يخلصوا دينهم لله ويزكوا أنفسهم من شوائب النفاق.

ومن حق هذا الإيمان أن يتمسّى المرء في سواداء قلبه أن تكون نظم الحياة والملك ومناهج الاقتصاد والمجتمع التي جاءت بها رسالت الله، مرفوعة الرأس، عزيزة الجانب، عالية الذرى، نافذة الكلمة في الدنيا، دون أن ينمازعاها أحد أو يعوق عنها عائق، فكيف من رضي بها ويعيش في كنفها راضياً مغبطة؟ أما من يتجرأ على السعي وراء توطيد دعائم النظم الباطلة والخد لاعلاء كلمتها، فذلك أعرق في الضلال وأشد تادياً في الغيّ.  
أعاذنا الله وإياكم من شرور أمثاله.

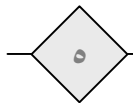
وأما "التناقض" الذي نطالب المسلمين جمِيعاً - من غير فرق بين من نشأ في بيت مسلم عريق ومن دخل في الإسلام بنفسه - بتزكية أعمالهم من مظاهره، فالمراد به أن يكون عمل الرجل مناقضاً لما يدعوه بلسانه ويظهره في أقواله.

كما أنه من التناقض في صميمه أن تختلف أعمال المرء باختلاف شؤون الحياة وينافق بعضها بعضاً.

فليس من الإسلام في شيء أن يتبع الرجل أوامر الله ويتمسك بأهداب الشريعة في ناحية من نواحي حياته ويعصي أمر الله ويتعذر حدوده في شعبها الأخرى... ومن مقتضيات الإيمان أن يسلّم المرء نفسه لله ويدخل بمجموع حياته في كنف الدين الحق، لا يعصي الله في شيء من أوامره ولا يصدر عنه شيء من تلك العبودية الشاملة والاتباع الكامل لدینه وشرعيته، ومن إمارات المؤمن أن يكون مصطفغاً بصبغة الله، لا يتأثر بشيء من مظاهر الدنيا الفاتنة ولا يتنكب الصراط السوي في شيء من حياته وأعماله.

ومن علاماته أن يستغفر الله ويتوّب إليه إذا بدرت منه بادرة تنم على الخطأ والعصيان أو حدثت منه فعلة قد تؤدي إلى الشر والطغيان.

أما أن يدعّي الرجل الإيمان بالله ويصلّي ويصوم ويؤدي شعائر معينة محدودة، ثم يحسب نفسه حرّاً طليقاً لا يتقيّد بقييد ولا يذعن لأمر الله في دوائر الحياة العملية الأخرى، فذلك هو التناقض الذي ينافي العبودية.



وما رأيك في هذه الشعوذة التي يرتكبها المسلمون اليوم في جميع أنحاء العالم؟ يتشدرون بالإيمان بالله واليوم الآخر ويتظاهرون بالإسلام ويتسمون بسمته، ولكنهم جمِيعاً يدخلون في معرك الحياة العملية ويخوضون غمار السياسة ويبحثون في مسائل الاقتصاد والمجتمع، لا تجد عليهم مسحة من تعاليم الإسلام ولا أثراً من آثار اتباعهم للدين الحق والشريعة الكاملة.

أي شعوذة أكبر من هذه وأشنع؟ يقررون صباح مساء بأنهم "لا يعبدون إلا الله ولا يستعينون إلا إياه"، وبعد ذلك لا يتحرجون من أن يتبعوا كل ناعق ويدينون بكل نظرية أو فكرة، وأن يخضعوا لكل جبار متكبر في أرض الله ويستسلموا لأمره ويدعنوا لجبروته.

فذلك هو التناقض وهذه علاماته.

وهذه أسس جميع أمراض المسلمين الخلقية والاجتماعية. وما دامت فيهم هذه الأمراض الخلقية الفتاكـة لا يرجى إبلاـهم من مرض الانحطاط والذل والتـقهـر، ولا أمل في انتـشـالـهم من وـهـدـهـمـ الـتـيـ أـوـتـ بـهـمـ وـلـاـ تـزـالـ تـهـويـ بـهـمـ إـلـىـ مـهـوـاـ الشـقـاءـ وـالـمـهـانـةـ، وـمـاـ يـذـوـبـ لـهـ الـقـلـبـ كـمـدـاـ وـحـزـنـاـ أـنـ عـلـمـاءـ الـمـسـلـمـينـ وـمـشـاـيخـهـمـ وـمـالـكـيـنـ لـازـمـةـ أـمـورـهـمـ جـعـلـوـهـمـ يـسـتـيقـنـوـنـ مـنـ زـمـانـ أـهـمـ يـكـفيـهـمـ مـنـ أـمـورـ دـيـنـهـمـ أـنـ يـشـهـدـوـاـ شـهـادـةـ الـحـقـ وـيـصـلـوـاـ وـيـصـوـمـوـاـ وـيـؤـدـوـاـ الـمـنـاسـكـ وـالـشـعـائـرـ الـمـحـدـودـةـ الـمـعـيـنةـ، وـأـنـهـ لـاـ يـضـرـهـمـ شـيـءـ وـلـاـ يـعـنـعـهـمـ مـنـ سـبـيلـ النـجـاحـ وـلـاـ يـسـدـ فـيـ وـجـوهـهـمـ أـبـوـابـ الـجـنـةـ إـذـ اـقـتـرـفـواـ بـعـدـ ذـلـكـ مـاـ شـأـوـاـ وـشـاءـتـ الـمـنـكـرـاتـ أـوـ اـتـبـعـواـ مـنـ أـرـادـواـ مـنـ أـئـمـةـ الـكـفـرـ وـالـضـلـالـ، أـوـ اـخـتـارـواـ مـاـ شـأـوـاـ وـشـاءـتـ أـهـوـاـهـمـ مـنـ الـأـفـكـارـ وـالـنـظـرـيـاتـ الـزـائـغـةـ.

وقد بلـغـتـ بـهـمـ الـوـقـاـحةـ وـالـجـرـأـةـ عـلـىـ الدـيـنـ أـنـ رـأـواـ الـإـتـسـامـ بـسـمـةـ الـإـسـلـامـ تـكـفيـهـمـ مـؤـونـةـ الـقـيـامـ بـوـاجـبـاتـ الـشـرـيـعـةـ الـمـلـقاـةـ عـلـىـ كـوـاـهـلـهـمـ حـتـىـ إـنـ أـئـمـةـ الـضـلـالـ مـنـهـمـ فيـ هـذـاـ الـعـصـرـ قـدـ تـقـدـمـوـاـ خـطـوـةـ أـخـرىـ وـزـعـمـوـاـ أـنـ التـسـمـيـ بـأـسـمـاءـ الـمـسـلـمـينـ كـافـ لـتـدوـيـنـ أـسـمـائـهـمـ فـيـ سـجـلـ الـإـحـصـاءـ الرـسـميـ وـتـبـأـواـ مـنـاصـبـ الـحـكـمـ وـالـأـمـرـ فـيـ الـحـكـومـاتـ الـمـسـلـمةـ وـغـيرـ الـمـسـلـمةـ، كـأـهـمـ هـمـ الـذـيـنـ نـقـلـ الـقـرـآنـ عـنـهـمـ ﴿وـقـالـوـاـ لـنـ تـمـسـنـاـ النـارـ إـلـىـ أـيـامـ مـعـدـوـةـ﴾.

وـمـنـ نـتـائـجـ هـذـاـ الدـاءـ الـعـضـالـ الـمـتـمـكـنـ مـنـ أـجـسـادـ الـمـسـلـمـينـ وـأـرـواـحـهـمـ أـنـ تـرـاهـمـ يـدـيـنـوـنـ بـالـشـيـوعـيـةـ وـالـنـازـيـةـ وـالـدـيمـقـرـاطـيـةـ وـأـمـاـهـاـ مـنـ الـنـظـرـيـاتـ الـمـسـتـحـدـثـةـ الـمـسـتـورـدـةـ مـنـ الـغـرـبـ، وـيـتـبـعـونـ مـعـاـلـمـ الـظـلـمـةـ الـفـجـرـةـ الـذـيـنـ يـتـكـبـرـونـ فـيـ أـرـضـ اللـهـ بـغـيـرـ الـحـقـ، سـوـاـ أـكـانـواـ

من ملوك المسلمين أو غيرهم، ولا يتحرجون من ذلك، ولا قلامة ظفر، ولا يشعرون بأن هذه النظريات وتلك الآراء وهؤلاء الطغاة المتكبرين ينافق طريقها وطريقهم طريق الإسلام، وأن مسالكهم المعوجة والصراط الكستقيم على طرق نقيض.

فمن أهم مبادئ دعوتنا التي نطالب بها كل مسلم أن يكون حنيفاً مسلماً، منقطعاً إلى الله، متجرداً عن كل عصبية، صارفاً بوجهه عن كل فكرة معارضة لفكرة الحق، وأن يظل مثابراً على ذلك مواصلاً جهوده للانقطاع عن الطرق المعوجة والمناهج الزائفة التي ما نزل الله بها من سلطان.

إذا عرفتم هذا، فلا يخفى عليكم ما نريد بالطلب الثالث من مطالعنا الثلاثة الأساسية :

**" ودعوتنا لجميع أهل الأرض أن يحدثوا انقلاباً عاماً في أصول الحكم الحاضر الذي استبد به الطواغيت والفسحة الذين ملأوا الأرض فساداً، وأن تنتزع هذه الإمامة الفكرية والعملية من أيديهم حتى يأخذوها رجال يؤمنون بالله واليوم الآخر ويدينون دين الحق ولا يريدون علواً في الأرض ولا فساداً ".**

فتلك نتيجة طبيعية لما أسلفنا من معانٍ العبودية الكاملة وإخلاص الدين الله وكون الأنس طاهرة من شوائب النفاق والأعمال بريئة من مظاهر التناقض، كما لا يخفى على الليب المنقطع أن ذلك لا يتأتى إلا بإحداث انقلاب عام في نظام الحياة الحاضر الذي يدور قطبه حول رحى الكفر والإلحاد والفسق والعصيان، والذي يديره ويدبر أمره ويسيّر دفة شؤونه رجال انحرفوا عن الله ورسوله واستنكفوا عن عبادته واستكروا في أرضه بغير الحق.

فما دامت أزمة أمور العالم بأيدي هؤلاء، وما دامت العلوم والآداب والمعارف والصحف والتشريع والتنفيذ والشؤون الدولية والمالية والمسائل التجارية والصناعية تتحرك دوليّاً بحر كاهم وتتمشى عجلاتها حسب إرشادهم ورغباتهم لا يمكن للمسلم أن يعيش في الدنيا مسلماً، متمسكاً بمبادئه، متبعاً الشريعة الإلهية، منفذًا لقوانينها في حياته العملية، فإنه من المستحيل أن يتبع الرجل الدين الإلهي الكامل الحيط بجميع نواحي الحياة وشعبها، وهو يعيش في بلاد تدين لقانون غير قانون الشريعة وتسير على منهاج غير المنهاج المرضي

عند الله، بل يتعدّر عليه أن يتعهّد تربية أولاده وتلقينهم مبادئ الدين الإلهي وتعاليمه، وأن ينشئهم على الأخلاق المرضية والآداب الإسلامية الزكية، لأن نظام الكفر والإلحاد الذي يعيش في كنفه يسد في وجهه سبل التربية الإسلامية، والبيئة الكافرة التي يتنسم هواءها تأبى عليه إلا أن يحذو حذو القوم، ويتحلّق بأخلاقهم ويتحلّى عن مقومات دينه وخلقه تدريجياً.

وزد على ذلك أنه من واجب العبد المسلم المخلص دينه الله أن يطهر أرض الله من أدناس الفساد والطغيان ويقيم فيها نظاماً معتملاً على دعائم الصلاح والرشاد.

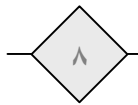
ومن الظاهر البين أنه لا يتسرى الظفر بهذا المقصود ولا تُتّال هذه البغية السامة ما دام زمام أمور العالم بيد الطغاة والمفسدين في الأرض، يديرونه كيفما يشاءون ويتصرّفون في شؤونه حسب ما يريدون.

وقد تحقّق لنا بالتجربة في هذا الزمان أن المتكبرين في أرض الله بغير الحق السادرين في علوائهم بغياناً وعدواناً، هم العقبة الكبيرة في سبيل إقامة نظم الصلاح والنّصّفة، وأنهم هم الذين يحولون دون توطيد دعائم السلام والعدل، وكذلك ثبت لنا باليقين والبرهان والمشاهدة أنه لا أمل في صلاح العالم ولا رجاء في استقامة الأمور على موازين الرشاد والحق، ما دام أولئك الطغاة المنحرفون عن الله ورسوله يتصرّفون في شؤون الملك ويدبرون أموره ويشرّفون على جليلها وصغرها، فمن مقتضيات إسلامنا وعبوديتنا الخالصة لله الواحد الأحد أن نجد ونجتهد ونبذل الجهود المتواصلة والمساعي المتتابعة للقضاء على زعامة أئمة الكفر والضلال واحتثاث النظم الباطلة من جذورها وإحلال الإمامة العادلة والنظام الحق محلها.

وربما يسائلني القارئ في هذا المقام : فكيف السبيل إلى الانقلاب في الرعامة والإمامية ؟ فالظاهر أن هذا الانقلاب لا يحصل بمجرد الأمان والأحلام المسولة.

ومن سنن الله في أرضه أنها لا بد لها من رجال يسوسون أمرها ويدبرون شؤونها. وهذا التدبير وتلك السياسة بحاجة إلى صفات وخلق لا بد لكل من يريد إدارة شؤون العالم وتدبير أمرها من أن يتتصف ويتحلى بها.

وكذلك من سنة الله في خلقه أن يفوض تدبير أمور الأرض وتسخير دفة شؤونها إلى من شاء من غير الصالحين والمؤمنين، إن لم تكن في أرضه جماعة مؤمنة صالحة متصفة



بذلك الصفات ومتخلقة بذلك السجايا الازمة التي لا بد منها لكل من يتبوأ منصب الرعامة والإمارة.

وأما إذا وجدت جماعة صالحة مؤمنة بالله ورسوله، متحلية بتلك الأوصاف والأخلاق الالزامية التي لا بد منها للقيام بالملك ولا مندوحة عنها في تسخير شؤون العالم إذا وجدت مثل هذه الجماعة التي لا تتحلى بتلك السجحاء الالزامية فحسب، بل تفوق فيها الطغاة المستكبرين الذين استبدوا بمناصب الأمر والحكم، فلا نرى المنشئة الربانية والسنن الإلهية بمثابة من حب الظلم والفساد أن تستثير بأولئك الجائرين المفسدين في الأرض وتدع أزمة أمور العالم تبقى في أيديهم الآثمة العاشرة، يعيشون بها كما يريدون وتريد أهواهم وشهواتهم.

فلا تنحصر دعوتنا إذن في التمني والرجاء والابتهاج إلى الله أن يقطع دابر الجور والفساد في الأرض ويفوض أمر دنياه إلى المؤمنين الصالحين من عباده، بل دعوتنا للعالم بأسره أن يعني ويهمهم بإعداد جماعة صالحة مؤمنة بالله ورسوله مستمسكة بالأخلاق الزكية الفاضلة في جانب، ومتصفة بالصفات والمزايا السامية، متحلية بالسجايا والطبعات التي لا بدّ منها لتدبير شؤون الدنيا وتنظيم أمور العالم في جانب آخر، لا تتصف هذه الجماعة الصالحة بتلك المزايا والطبعات فحسب بل تعلو وتفوق أئمة الكفر والضلال وأعوانهم - الذين تراهم مستبدّين بأزمة أمور الدنيا اليوم - في تلك الموهاب والخلال والمؤهلات الالزامية للاضطلاع بأعباء الملك وتدبير شؤون العالم.

## الفصل الثاني منهاجنا للعمل

هذا، وأريد الآن أن أفصل لكم القول - على وجه الاختصار - في ما قد سلكنا من منهاج لنشر هذه الدعوة وتحقيق أهدافها.

الحقيقة أن منهاجنا هذا - كدعوتنا - إنما هو مأخوذ من القرآن الكريم وسيرة الأنبياء عليهم السلام. فالذين يقبلون دعوتنا ويظهرون استعدادهم لحمل أعبائها وتبلغ رسالتها معنا، فإن أول ما نطالبهم به أن يدخلوا في دين الله كافة ويصطبغوا بصبغته بحملة شؤون حياتهم من فكرية وعملية، و يجعلوا سلوكهم العام في الحياة هو الدليل على إخلاصهم وتجدرهم، ويذلون سعيهم لتزكية حياتهم وتطهيرها من كل شيء يخالف إيمانهم. ومن هنا تأخذ أرواحهم تقوى ونفوسهم تصقل وأخلاقهم تتهدب وسيرتهم تتزكي ويدخلون في مرحلة الابلاء والامتحان.

لقد كان كثير منهم نالوا أعلى ما يكون من الشهادات العلمية في الكليات والجامعات العصرية، فاضطروا إلى أن يهدموا بأيديهم قصور أحلامهم الشاسحة ويظلموا مستقبليهم باسم في وجوههم ويدخلوا في حياة جديدة لا تلوح لهم فيها إمكانيات الجاه والمناصب والرغد والرفاهية في المعيشة، لا في حياتهم أنفسهم ولا في حياة أبنائهم وأحفادهم، وآخرون منهم كانت رفاهيتهم إنما تقوم على صيغة مغضوبية أو على إرث هضمت فيه حقوق لأهلهما، فرفعوا أيديهم عن مثل هذه الرفاهية، وذلك أن الله الذي آمنوا به رباً لأنفسهم، تنهاهم شريعته أن يأكلوا أموال الناس بالباطل، وآخرون منهم كانت وسائلهم للحياة غير شرعية أو كان لها نوع من الاتصال بنظام الباطل، فأصبحوا يجدون أنفسهم لا يستطيعون لقمة من خبزهم الذي كسبوه بهذه الوسائل، فضلاً عن أن ييقوا يطمحون بأبصارهم إلى إحراز الترقىات والعلاوات والجزاءات فيها، وبدأوا يذلون ما يستطيعون من المحاولات لاستبدال الوسائل الطاهرة الشرعية، مهما كانت ضئيلة حقيقة، بهذه الوسائل المحرمة.

وإن من طبيعة هذا الطريق أن الإنسان ما أن يخطو عليه خطوة، حتى يجد بيته التي يعيش فيها تناصبه العداء وتضيق عليه الخناق، فأبواه وإخوانه وأقرباؤه وأصدقاوؤه وأولاده وأهل بيته كلهم يعملون وسعهم لا يتلائمه في إيمانه بكل ما يملكون من الوسائل، ولا يظهر

في حياته أول أثر من آثار سلوكه لهذا الطريق إلا وأن مهد الذي نشأ فيه متدلاً يترفل في النعيم، ينقلب عليه فراشاً من الأشوак.

هذه هي المرحلة الأولى قد هيأها لنا المشيئه الإلهية بنفسها لتربيه الأفراد على ما يحتاج إليه سلوك هذا الطريق من الصلاح والتقوى والأخلاق والأخلاق القوية الظاهرة، فالذين يفشلون في محن هذه المرحلة الأولى يبتعدون عنا بأنفسهم دون أن نعمل شيئاً في فحصهم ونفك في فصلهم، وأما الذين يرافقهم التوفيق من الله ويخرجون من هذه المحن ناجحين، فإنهم يشتون أن فيهم - على الأقل - من الإخلاص والتجرد والصبر والعزمية والسيرورة القوية وإيشار الحق على الباطل ما لا يمكن بدونه سلوك سبيل الله واحتياز المرحلة الأولى من مراحل الامتحان والابتلاء بنجاح وتوفيق، وإن لنا أن نثق بهم ونعتمد على سيرتهم وإخلاصهم أكثر بالنسبة لغيرهم، فتتقدم بهم إلى المرحلة الثانية المقبلة، التي لا بدّ أن يوجهنا فيها من المحن والشدائد والعقبات المرهقة ما لم يواجهنا في المرحلة الأولى.

ففي هذه المرحلة الثانية تعد لنا هذه المحن أتوناً آخر يميز بين الخبيث والطيب كما قد ميز بينهما أتون المرحلة الأولى. ولا يختضن في حضنه إلا الطيب الخالص.

وإلى حد علمنا أن هذا هو الطريق الذي ما زال يختاره العاملون للإسلام لمعرفة العناصر الصالحة الجيدة وفرزها من المعادن الإنسانية المختلطة وزيادتها نفعاً، فنقول بكل جزم ويقين أن التقوى التي تعد في أتون مثل هذه المحن، مهما كانت غير كاملة في نظر أهل الفقه والتصوف، هي التي تقدر أن تحمل عباء المسؤولية في تسخير نظام الدنيا ولا ينقسم ظهرها بوزر الأمانات المثقلة التي ليس في مقدور تقوى أهل الفقه والتصوف الصورية على حمل جزء صغير منها.

والأمر المهم الثاني الذي نلزمه أعضاءنا بعد قبولهم هذه الدعوة، هو أن يعرّفوا بالحق الذي شرح الله له صدورهم وهداهم إلى نوره من حولهم من الناس من يرتبطون بهم بروابط القرابة أو الصدقة أو الجوار أو البيع والشراء ويدعوهم إلى الاستظلال بظله الوارف المريخ.

ومن هنا يدخلون في سلسلة أخرى للمحن.

فالداعي هو الذي يصلح حياته لصالح هذه الدعوة قبل كل شيء، فإنه ما أن يشرع في دعوته إلا وترتفع إليه العيون الناقدة والأنوار الكشافة من كل صوب، فإذا كان في

حياته أيسر شيء يتنافى مع دعوته وعقيدته، فإن هؤلاء المحاسبين المتطوعين يثيرون عليه الضجة ويكترونه في عينه ولا يزالون به حتى يجبرونه على الإقلاع عنه.

والداعي إذا كان قد آمن بدعوته صدقاً وإخلاصاً، فإنه لن يضيق صدرأً بما يريش إليه مختلف الناس من سهام نقدهم واعتراضاتهم، ولن يحاول أن يستر عنهم خطأً إذا وجده في أعماله، ولكنه سيستفيد من خدماتهم وجهودهم التي يبذلونها متطوعين لإصلاحه بدون ما أجر ولو بنية المعارضة والمعاداة.

ولا يخفى عليكم إن كل إباء إذا اشتغلت عشرات الأيدي، وما زالت، بإزالة النحافة عنه، فهو مهما كان بالغاً في نحاسته، لا بدّ أن يتخلّى ويتصرف آخر الأمر.

ثم إن القيام بأمر هذه الدعوة يربّي أعضاءنا على كثير من الخصال والأوصاف التي سنكون بحاجة إليها على غير وجه واحد في مختلف ميادين الجهاد أثناء مراحل الدعوة المقبلة.

إن الداعي بطبيعة مهمته يمر عليه من الظروف القاسية ما يكاد يكسر قلبه ويقعد بهمته عن المضي في دعوته لو لا ثبّت له من الله تعالى.

فهنا ترى الناس يضحكون عليه ويستحفون بدعوته، وهنا تراهم يطعنون فيه و يجعلونه سخرياً، وهنا تراهم يتعرضون له بالشتم والسباب، وهنا يتذمرون منه هدفاً يريشون له سهامهم المسمومة عساهם ينالون من عرضه ويحطوا من شأنه، وهنا يثيرون عليه الغبار ويرمونه بأنواع من التهم، وهنا يحيكون الحيل ويبثتون المكائد لينحرفوها به عن جادة الحق ويوقعوه في الفتن، وهنا يخرجونه من بيته، وهنا يحرمونه من حقه في ميراث أبيه وأمه، وهنا يفارقه أقرباؤه وأهل مودته الأدنون حتى تضيق عليه الأرض بما رحبت ويساوره الشك في صدق رسالته - فمثل هذه الظروف القاسية والمواقف الأليمة والكوارث المتواتلة إذا لم تnel من عزيمة الداعي ولم توهن من قوّة إرادته ولم تنحرف به عن طريق الحق ولم ترغمه على الاستسلام للباطل ولم تفسد عليه توازنـه الفكري، وظل على رغمها ثابتاً على منهاجه الذي اختاره على بصيرة منه بكل حكمة وتدبر وصدق وإخلاص وأمانة، يعمل وسعه لإصلاح بيته عملاً متواصلاً، فلا بدّ أن ينشأ فيه ويزدهر من الأوصاف الجميلة والخصال الحميدة ما سنكون بحاجة إليه شديدة على نطاق أوسع في مراحل الدعوة الآتية.

وبهذا الصدد قد بذلنا أقصى ما كنا نملك من الجهد والتفكير لأن نرشد أعضاءنا والعاملين معنا إلى الطريق الذي قد دعا إليه الله سبحانه وتعالى في كتابه المجيد حيث يقول ﴿أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾ أي أن يعرضوا الناس قبل كل شيء على مبادئ الدين الأساسية، ثم يدعوهم إلى مطالبه ومقتضياته ولوازمه شيئاً وأن لا يجرّعوا أحداً منهم غذاء يستعصي على قوة هضمه، وأن لا يقدموا الفروع على الأصول والأحكام الجزئية على الكلمات والقواعد الشاملة، وأن لا يضيعوا أوقافهم في تهذيب المفاسد الظاهرة وقطع الفروع الخارجية وشذتها قبل أن يعالجوا المفاسد الأساسية الثابتة من الداخل، وأن لا يقابلوا الواقعين في الغفلة والضلالة الاعتقادي والعملي بالكرابة والاحتقار والازدراء، بل عليهم أن يوجهوا فكرهم إلى علاجهم ومواساتهم وبذل النصيحة لهم بمثيل ما يعامل به الطبيب مريضه، وأن يروضوا أنفسهم على الدعاء والنصيحة لمن يتهمون بهم وينالون من كرامتهم ويستخفون بدعوهם عن قلة فهمهم، وأن يذرعوا أنفسهم بالصبر على ما يصيبهم من إيذاء الناس واستهزائهم وظلمهم وأن يجنبو أنفسهم التعرض للجهال والتداخل معهم في المحادلات والمناظرات النفسانية، وأن يترفعوا عن سفاسف الأمور ما استطاعوا، وأن عليهم، بدل أن يتعرضوا للمستغنين عن الحق ويضيعوا الأوقات في المحاولة لإصلاحهم، أن يتوجهوا إلى الذين ينشدون المداية، ويجدون من نفوسهم ميلاً إلى قبول الحق واتباعه، ولو كانوا من الناحية المادية من أفقر الناس وضعفائهم، وأن لا يرجون على أعمالهم محمدة من الناس ولا ثناء ولا يفكرون في ترددها وإظهارها لهم مع الفخر والاعتزاز بنية استرقاء أنظارهم إلى أنفسهم، بل عليهم أن يحتسبوا نياهم لله وحده ولا يعملون شيئاً إلا لوجهه الكريم مع اليقين بأنه تعالى عليم بما يفعلون وأنه لا بد أن ييسر لهم هذه الأعمال ويجزيهم عليها سواء أكان أهل الدنيا يعرفونها أو يجهلونها وسواء أينالون منهم عليها ثواباً أو عقاباً.

ومما لا مجال فيه للريب أن أكبر ما يحتاج إليه الإنسان لسلوك هذا المنهاج هو الحهد المستمر مع الصبر على الشدائـد والثبات في المصاعـب، إذ هو لا يرى فيه إلا مدة طويلة زرعاً أخضر من النتائج المرضية الرائعة كما يراه متمثلاً بين يديه يعجب نظره ويشـلـج صدره في عـشـية أو ضـحـاهـا إذا ما قـامـ بأعمال سـطـحـية عـاجـلةـ.

وبذلك ينشأ في الداعي - من جهة - من قوة الإيمان وال بصيرة النافذة والجد والوقار والمرءة وسمو الأخلاق والترفع عن سفاسف الأمور ما سيكون في أشد حاجة إليه في مراحل الدعوة المقبلة التي لا يكون زاده فيها إلا الصبر والجد والحكمة وال بصيرة، ومن جهة أخرى فإن الدعوة وإن كانت لا تتقدم بهذا الطريق بخطوات سريعة، إلا أن كل خطوة من خطواتها فيه تكون في غاية من الرسوخ والاستحكام، وإنه بمثيل هذا المنهاج

وحله يمكن أن تستخرج من البيئة الإنسانية زبدتها ويستفاد بها في صالح الدعوة وترقيتها، وبه وحله يمكن أن يجذب إلى الدعوة أصلاح ما يكون في المجتمع من العناصر الطيبة دون أن يتلف حوها أو غال الناس وسفاسفهم من لا نصيب لهم من الجد والوقار وال بصيرة والحكمة، ولا ينفعون الدعوة في قليل ولا كثير بل قد يضروها ويجلبون إليها المصائب، ومثل هذا المنهاج وحله يمكن أن يتهيأ للدعوة رجال عاملون مخلصون من أشربوا الدعوة في قلوبهم ويكون كل واحد منهم أرجح في كفة الميزان من آلاف مؤلفة من أخلاط الناس وأراذلهم.

وجزء مهم آخر لمهاج عملنا وهو أننا قد حرمنا أنفسنا بأنفسنا من حماية نظام الباطل وذمته القانونية والحكمية، حيث قد أعلنا أننا لا نرضى الاستعانتa بهذا النظام لحماية نفوسنا وحفظ أموالنا وأعراضنا، غير أننا ما أرمنا بذلك كل أعضاء جماعتنا، وإنما قد وضعنا أمامها معياراً للحق وجعلنا لهم الخبرة إما أن يرتفعوا إلى أعلى ما لهذا المعيار من الدرجات أو يتزدوا إلى الأسفل معترفين بهزعتهم أمام ما يلقون من لطمات هذا النظام، ومع هذا فقد وضعنا لهذا التردي إلى الأسفل حدّاً لا نقبل لعضوية جماعتنا من يكون دونه، أي أن شخصاً يقيم على غيره دعاوى مزورة أو يشهد في المحكمة شهادة الزور أو يرتكب في مخالصات لا عذر له فيها وإنما ارتباكه فيها قائم على ابتغاء المتعة وتسلك النفسانية أو عصبية الصداقة والقرابة، فليس لشخص مثل هذا أن يُقبل عضواً في جماعتنا.

والذين إنما ينظرون إلى ظواهر الأمور، وتفق أنظارهم عند سطحها، قلما يتقطعون للحكمة الكامنة في هذا المنهاج الذي رسمناه بشأن الاستعانتa بقانون نظام الباطل ومحاكمه لحماية أنفسنا، فهم لذلك يدعونه من أحطائنا ويوجهون إلينا أنواعاً من الاعتراضات بصدره، إلا أن الحقيقة أن لهذا المنهاج ما يجعل عن الحصر والعد من الفوائد.

**فأولى فوائده أننا بتمسكنا به نبرهن على أننا جماعة قائمة على المبدأ ولا نبغي الحياة إلا به.**

إننا عندما نقول أنه لا يستحق التشريع للحياة الإنسانية إلا الله، وإذا كان من دعوانا أن الحاكمة إنما هي حق الله وحده ولا يجوز لأحد سواه - كائناً من كان - أن ينفذ حكمه في أرض الله بدون طاعته له والتزامه بقانونه وقيامه عند حدوده، وإذا كان من عقيدتنا أن كل قانون يقضي بين الناس بدون استناده إلى ما أنزل الله، هو قانون الكفر والفسق والظلم، فإنه مما يستلزم كل ذلك أن لا نضع أساس حقوقنا على قانون غير

القانون الشرعي وأن لا ترك قضية تقرير الحق وتمييزه من غير الحق إلى حكومة حاكم نعتقد بطلاق أساسه للحكم .

ونحن إذا ما حققنا هذا المقتضى لعقيدتنا في أقصى الظروف وبإذاء أدنى الأخطار والمضار، فإن في ذلك دليلاً قاطعاً على إخلاصنا وقوه سيرتنا ومتانة أخلاقنا وموافقة أعمالنا لعقيدتنا، وأما إذا جرّنا الرجاء في منفعة عاجلة أو الخوف من مضره متوقعة في المال أو النفس إلى أن نعمل بما يخالف عقيدتنا فسيكون في ذلك أبرز دليل وأبينه على وهن عزيتنا وضعف سيرتنا.

**وفائدته الثانية :** أنه سيكون لدينا معرفة رسمية بأعضائنا في العقيدة وكوئهم جديرين أو غير جديرين بالثقة والاعتماد محظوظ به بكل سهولة أيّاً منهم راسخ في إيمانه وعقيدته، ولنا أن نرجو منه الصبر والثبات في أي نوع من أنواع الشدائـد والمحن والكوارث .

**وفائدته الثالثة :** أن أعضاءنا عندما يتزرون هذا المنهاج في حياتهم ، يضطرون بحكم واقعهم إلى أن لا يدعموا علاقتهم بالمجتمع على أساس القانون، بل على أساس حسن الأخلاق وطهارة السيرة مما سيرغمهم طبعاً على رفع مستواهم للأخلاق والتدليل لسلوكهم في الحياة على صدقهم وتدينهم وأماناتهم وصلاحهم وتقواهم ومرءوهم ونبيلهم حتى لا يسع الناس إلا الحافظة على حقوقهم والاحترام لأموالهم ونفوسهم وأعراضهم، فإنه لن تكون لهم حماية غير هذه الحماية المعنوية من المجتمع، وهم إذا حرموا أنفسهم من حماية القانون والحكمة ومع ذلك كانوا لا يتمتعون بحماية المجتمع المعنوية، فإنما يكون مثلهم كمثل شاة تعد على نفسها الأنفاس بين جماعة الذئاب في الغابة .

**وفائدته الرابعة :** - وهي لا تقل أهمية من الفوائد السابقة الذكر - أننا بعرضنا نفوسنا وأموالنا ومصالحتنا وجملة حقوقنا للخطر، سنكشف النقاب ونحيط اللثام عن حالة مجتمعنا الخلقيـة الحقيقـية ومدى تمـسـكه بالأخـلاقـ، فإنـ النـاسـ إـذـ اـعـتـدـواـ عـلـىـ حقوقـناـ لـعـلـمـهـمـ أـنـنـاـ لـنـ نـسـتـعـيـنـ عـلـيـهـمـ بـشـرـطـةـ النـظـامـ القـائـمـ وـلـاـ تـحـاكـمـهـمـ إـلـىـ مـحاـكـمـهـ، فـسـيـكـونـ فيـ ذـلـكـ أـوـضـحـ دـلـيـلـ عـلـىـ مـاـ قـدـ تـرـدـىـ إـلـيـهـ مـسـتـوـىـ مـجـتمـعـنـاـ فـيـ الـأـخـلـاقـ، كـمـاـ أـنـاـ سـنـعـرـفـ بـذـلـكـ مـنـ مـنـ يـلـتـزـمـونـ فـيـ مـجـتمـعـنـاـ الشـرـفـ وـالـمـرـوـءـةـ وـالـأـمـانـةـ لـأـنـ القـانـونـ يـجـبـرـهـمـ عـلـىـ التـزـامـهـاـ وـلـاـ يـعـدـ عـنـهـمـ أـنـ يـرـتـكـبـوـاـ كـلـ نـوـعـ مـنـ الـخـيـانـةـ وـالـغـدـرـ وـالـخـدـاعـ وـنـقـضـ الـعـهـدـ لـوـ أـمـنـواـ مـؤـاخـذـةـ القـانـونـ، وـهـمـ إـنـاـ يـرـتـدوـنـ كـسـاءـ الدـيـنـ وـيـسـتـرـوـنـ بـحـلـاوـةـ الـمنـطقـ وـدـمـائـةـ الـأـخـلـاقـ

---

مع أئمَّهم لو أتيحت لهم الفرصة وخلا لهم الجو ولم يجدوا على أنفسهم رقياً من القانون، لظهروا بأشنع أنواع الانحلال الخلقي واللادينية والهمجية.

فهذا الفرح الخلقي الذي هو مستتر في حياتنا الاجتماعية ويُكاد يأتي على سلوكنا القومي من أساسه، نريد أن نرفع النقانع عن ملامح وجهه الحقيقة على رؤوس الأشهاد حتى يتتبَّع الضمير الاجتماعي لبلادنا ويعرف على وجه اليقين والاقتناع أن الداء العضال الذي لا يزال غافلاً عنه ويراه شيئاً هيناً قد تغلغل فيه تغلغلًا وتأصل فيه بكل قوة.

## الفصل الثالث

### الصفات اللازمـة للعاملـين فـي الدرـكـة الإـسلامـية

وأما أقل الصفات الـازمة التي يجب أن يكون العاملـون مـن هذه الدعـوة متـحـلـين بها، فـهي على ثلاثة أصنـاف :

- صـفات يـجب أن تـوـجـد في كـل فـرد مـنـهـم بـصـفـتـهـ الشـخـصـيـةـ.
- وـصـفـاتـ لا بد لـهـمـ منـهاـ لـتأـسـيسـ حـيـاـتـهـمـ الجـمـاعـيـةـ وـالـمـحـافـظـةـ عـلـيـهـاـ.
- وـصـفـاتـ يـجـبـ أنـ يـكـونـواـ عـلـيـهـاـ لـمـجـاهـدـةـ فـيـ سـبـيلـ اللهـ.

#### الصفات الفردية :

أـماـ الصـفـةـ الـأسـاسـيـةـ مـنـ الصـفـاتـ الفـرـديـةـ، فـهيـ أـنـ يـقـبـلـ كـلـ فـردـ مـنـهـاـ عـلـىـ نـفـسـهـ وـيـجـاهـدـهـ حـتـىـ يـجـعـلـهـ مـطـيـعـةـ لـلـهـ وـرـسـولـهـ خـاصـعـةـ لـكـلـ مـاـ تـتـلـقـىـ عـنـهـمـاـ مـنـ الـأـوـامـرـ وـالـنـوـاهـيـ، وـذـلـكـ مـاـ قـدـ بـيـنـهـ الرـسـولـ صـلـوـاتـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـامـهـ بـقـوـلـهـ "ـ المـجـاهـدـ مـنـ جـاهـدـ نـفـسـهـ فـيـ طـاعـةـ اللـهـ "ـ أـيـ قـبـلـ أـنـ تـخـرـجـواـ لـمـقـارـعـةـ أـعـدـاءـ اللـهـ وـمـقـاتـلـهـمـ فـيـ الـعـالـمـ الـخـارـجـيـ،ـ عـلـيـكـمـ أـنـ تـبـذـلـواـ مـاـ تـسـتـطـعـونـ مـنـ الـجـهـدـ الـمـسـتـمـرـ لـمـقـارـعـةـ ذـلـكـ الـمـارـدـ الـذـيـ هـوـ كـامـنـ فـيـ دـاخـلـكـمـ وـلـاـ يـنـفـكـ يـطـالـبـكـمـ بـمـعـصـيـةـ اللـهـ وـرـسـولـهـ وـالـخـروـجـ عـلـىـ أـحـكـامـهـمـاـ.

فـمـاـ دـامـ يـتـرـبـيـ فـيـكـمـ هـذـاـ الـمـارـدـ وـيـتـرـلـكـمـ عـلـىـ مـطـالـبـهـ الـمـتـنـافـيـةـ مـعـ مـرـضـاـةـ اللـهـ،ـ فـإـنـهـ مـنـ الـعـبـثـ أـنـ تـشـهـرـوـاـ الـحـربـ عـلـىـ أـعـدـاءـ اللـهـ فـيـ الـخـارـجـ،ـ فـإـنـهـ مـاـ مـثـلـ ذـلـكـ إـلاـ كـمـثـلـ أـنـ تـكـوـنـ فـيـ بـيـتـكـمـ زـجاـحةـ مـنـ الـخـمـرـ وـتـحـارـبـونـ النـاسـ فـيـ الـخـارـجـ لـمـنـعـهـمـ عـنـ شـرـبـ الـخـمـرـ.

الـحـقـيقـةـ أـنـ هـذـاـ التـنـاقـضـ لـوـ وـجـدـ بـيـنـ أـقـوـالـنـاـ وـأـعـمـالـنـاـ،ـ فـإـنـهـ مـدـمـرـ لـكـيـانـنـاـ مـخـنقـ لـحـرـكـتـنـاـ وـمـهـلـكـ لـحـيـاتـنـاـ الـاجـتمـاعـيـةـ،ـ فـعـلـيـكـمـ أـوـلـاـ أـنـ تـسـتـسـلـمـوـاـ اللـهـ وـتـتـجـرـدـوـاـ عـنـ كـلـ حـرـيةـ لـذـوـاتـكـمـ إـزـاءـ شـرـيعـتـهـ تـعـالـىـ،ـ ثـمـ تـخـرـجـوـاـ تـطـالـبـوـنـ الـآخـرـينـ بـطـاعـتـهـ.

وـبـعـدـ درـجـةـ الـجـهـادـ تـأـتـيـ درـجـةـ الـهـجـرـةـ.ـ لـيـسـ الـمـعـنـيـ الـحـقـيقـيـ لـلـهـجـرـةـ أـنـ تـهـجـرـوـاـ دـيـارـكـمـ،ـ وـإـنـاـ هـوـ أـنـ تـهـجـرـوـاـ مـعـصـيـةـ اللـهـ وـتـفـرـوـاـ مـنـهـاـ إـلـىـ طـاعـةـ اللـهـ وـمـرـضـاتـهـ.ـ وـالـمـهـاجـرـ الـحـقـيقـيـ إـذـاـ كـانـ يـخـرـجـ مـنـ بـيـتـهـ،ـ فـلـأـنـهـ لـاـ يـجـدـ فـيـ وـطـنـهـ مـحـالـاـ لـقـضـاءـ حـيـاتـهـ وـفـقـ أـحـكـامـ اللـهـ

ورسوله. أما إذا خرج رجل من بيته ومع ذلك لم يدخل في طاعة الله ولم يقلع عن معصيته، فإنما قد ارتكب حماقة وما استفاد شيئاً مما كابد في هجرته من محنـة ومشقة.

وهذا ما بينه الرسول عليه الصلاة والسلام في غير واحد من أحاديثه. قيل "أي الهجرة أفضل يا رسول الله؟" قال "أن تهجر ما كره ربك". فواضح من هذا أن المرء ما دام مصاباً بمعصية الله، فإن هجرته لوطنه لا قيمة لها ولا وزن عند الله، ولذا فإني أريد منكم أن تحاربوا القوى العاتية في داخلكم قبل أن تحاربوها في الخارج، وأن تهتموا بذات أنفسكم وتسيّرها لطاعة الله في المكره والمنشط قبل أن تبذلوا جهودكم لإدخال الكفار الاصطلاحين في الإسلام، أو عليكم - إذا قلنا بكلمات أوضح - أن تكونوا كالفرس المربوط بالحبل إلى وتد مغروز بالأرض، فهو مهما جال، لا يرجع أبداً إلى ذلك الوتد، كما يقول عليه السلاة والسلام "مثل المؤمن ومثل الإيمان كمثل الفرس في آخرته. يجول ثم يرجع إلى آخرته". فمثل هذا الفرس يكون في شأنه مختلفاً كل الاختلاف عن ذلك الفرس الطليق الذي يجول في كل ميدان ويدخل في كل حقل وينقض بكل جشع على كل مكان يرى فيه كلاماً أحضر.

فعليكم أن تحردوا أنفسكم من صفات هذا الفرس الطليق وتروضوها على صفات الفرس المربوط بالحبل.

والخطوة الثانية التي عليكم أن تخطوها مع محاولتكم ضبط حياتكم وتقيد نفوسكم على هذا الوجه، هي أن تبدأوا الحرب فعلاً مع البيئة المحيطة بكم، إنني أستطيع أن أعبر عنها بالجهة البيئية.

عليكم أن تدخلوا في حرب مع أهل بيتكم وأقربائكم وأصدقائكـم ويئتكـم التي ترتبطون بها، لا يعني أن تصارعوهم أو تسابوهم وتناظروهم، وإنما يعني أن تكونوا - على انفرادكم وفي حياتكم الجماعية - بالغين من ولو عـكم بغاياتكم والتزامكم بمبادـكم وضوابطـكم حيث لا يصـير على حياتكم المتـقيـدة بالـمبدأـ الذين يـقضـون حـيـاتهمـ فيـ الدـنـيـاـ بدونـ ماـ غـاـيـةـ وـلـاـ هـمـ كـالـبـاهـائـمـ، وـيـقـومـ أـزوـاجـكـمـ وـأـوـلـادـكـمـ وـآـبـاؤـكـمـ وـأـمـهـاتـكـمـ وـأـقـرـبـاؤـكـمـ وـأـصـدـقـاؤـكـمـ اـحـتـجاجـاًـ عـلـىـ سـلـوكـكـمـ، حـتـىـ تـصـبـحـواـ كـالـأـجـانـبـ بـيـنـ ذـوـيـكـمـ وـفيـ دـيـارـكـمـ وـتـكـوـنـواـ كـالـقـذـىـ فـيـ عـيـنـ النـاسـ أـوـ كـالـغـصـةـ فـيـ حـلـقـهـمـ حـيـثـ تـعـمـلـونـ لـكـسـبـ مـعـاشـكـمـ، وـيـعـودـ كـرـسـيـ المـكـتبـ، الـذـيـ يـحـلـمـ النـاسـ بـالـتـرـبـعـ عـلـيـهـ التـرـقـيـاتـ وـالـمـاـنـصـبـ وـالـجـاهـ، كـالـمـوـقـدـ الـمـلـيءـ جـمـراًـ بـالـنـسـبـةـ لـكـمـ.

وعلى كل يجب أن تبادروا إلى الحرب مع كل واحد من الناس على قدر قربه منكم.

وقلوا لي بالله أن من كانت الحرب قائمة في بيته، ما له أن يخرج للحرب ولو إلى بضعة أميال؟ وإنني في حد نفسي في غاية من السرور والطمأنينة بالنسبة للأماكن التي تصل إلى منها أخبار الصراع والمشاكل بين أعضاء الجماعة وأقربائهم وفي غاية من القلق والاضطراب بالنسبة للأماكن التي ما بدأت تصل إلى مثل هذه الأخبار حتى الآن.

ولكن ينبغي أن لا يشرع في هذا الصراع والجهاد إلا بالعقلية التي يعالج بها الطبيب مريضه، فإنه في حقيقة أمره لا يحارب المريض وإنما يحارب ما فيه من المرض، ويكون كل سعيه مشوباً بروح النصح والمساواة، فهو وإن كان يجرع المريض أدوية مُرة أو يجري الجراحة على عضو من أعضائه، فعلى إخلاص منه ونصح للمريض لا على عداوه له، وإنما يكون كل حنقه على المرض لا على المريض، فهكذا يجب أن تدعوا إخوانكم الواقعين في الغفلة والضلال إلى طريق الرشد والمهدى، فلا يشعروا أبداً بأنكم تنتظرون إليهم بنظر الازدراء والاستخفاف أو أنكم تضمرون العداوة لأشخاصهم وليجدوا المواجهة والإخلاص والمحبة والأخوة الإنسانية تعمل فيكم عملها.

أنه لا يكون القيام بالدعوة الحقيقة - كما قلت لكم باختصار في مؤتمرنا السابق - بالمناظرات الخطابية والكتابية فإن هذه المناظرات طرق سطحية للدعوة وضررها أكبر من نفعها، وإنما الطريق الحقيقى الجدى للدعوة أن تكونوا مظاهراً بمحسدة ونماذج حية للدعوة، فحيثما يقع عليكم نظر الناس فليعرفوكم من علو سيرتكم وطهارة أخلاقكم أن هؤلاء هم السالكون لسبيل الله، وفي ذلك قال النبي ﷺ بالنسبة للمؤمنين "إذا رأوا ذكر الله".

وإنني لأدعوكم بكل هذا إلى أن تحدثوا فيكم هذه الكيفية بطريق صناعي دفعه واحدة، فإنما لا تنشأ فيكم ولا تبلغون مرحلتها إلا تدريجاً.

إنكم عندما تحاربون بيئتكم المحيطة بكم ولا تزالون تقدمون التضحية تلو التضحية في سبيل غایتكم، فإن كيفية الفداء والفناء هذه ستنشأ فيكم بعد لأى من الزمان، وحينئذ تصبحون مظاهراً بمحسدة ونماذج حية لدعوتكم.

وعليكم أن تدرسوا القرآن والسنّة لهذا الغرض بكل إمعان وتفكر حتى تعرفوا أي أسلوب للحياة يغطيه الإسلام وأي نوع من البشر يحبه الله وكان يُعدّ النبي ﷺ وما هي الصفات ومكارم الأخلاق التي أنشأها الإسلام في العاملين للحركة الإسلامية حتى رفعوا لواء الدعوة والجهاد بعدها؟ وإنما لما يعرفه كل واحد منكم أن الرهط الذين كان أعدّهم أكبر مذكّر في العالم ﷺ ما أخرجوا إلى ميدان الحرب والقتال إلا بعد أن مكثوا ١٥ سنة متواتلة تحت مرحلة التثقيف والتدريب.

فعليكم أن تدرسوا تفاصيل هذا الإعداد وتتبينوا مراحله التدريجية حتى تعرفوا أي صفات منها اهتمّ الرسول ﷺ بإنشائها في اتباعه قبل غيرها وأيها آخرها؟ وأيها كانت مطلوبة في أي درجة؟ وإلى أي حد عمل على ترقيتها؟ ومني قيل للمتحلين بها ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجْتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ﴾؟ فهذه الأسوة هي التي يجب أن تكون نصب أعينكم بشأن أعدادكم أنفسكم وترتكيتكم نفوسكم.

ولولا ضيق نطاق الوقت لسردت عليكم ما ثبت عن الرسول ﷺ من الأحاديث في هذا الشأن، غير أنني أريد أن أذكر لكم الآن حديثين من أحاديثه على كل حال.

**الأول منها :** أنه قال عليه الصلاة والسلام "من أحب الله وأبغض الله وأعطي الله ومنع الله فقد استكمل الإيمان". أي أن الإنسان لا يكون كاملاً في إيمانه إلا إذا أصبح كلّ من حبه وبغضه وعطائه ومنعه لوجه الله وحده وانعدمت فيه الدوافع والبواعث الننسانية والدينوية.

**وثانيهما :** أن قال ﷺ "أمرني ربّي بتسع : خشية الله في السر والعلانية، وكلمة العدل في الغضب والرضا، والقصد في الفقر والغني، وأن أصل من قطعني، وأعطي من حرمني، وأعفو عن ظلمني، وأن يكون صميّ فكراً، ونطق ذكراً، ونظري عبرة".

يقول عليه السلام بعد ذكر هذه الأوصاف الالازمة " وأن أمر المعروف وأنهى عن المنكر " فقد علمنا من هذا أن أمة وسطاً إذا أرادت أن تنصب نفسها لمهمة أمر الناس بالمعروف ونهيهم عن المنكر، يجب أن يكون كل فرد منهم متّحلياً في حد ذاته بهذه الصفات، فإنه لا يمكن القيام بغيره للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وتحقيق مقتضيات هذا المنصب الخطير إلا بعد التحلي بهذه الصفات.

## الصفات الجماعية :

وعلاوة على الصفات الفردية المذكورة آنفًا، فإننا نحتاج إلى نوع آخر من الصفات والأخلاق لتأسيس حياتنا الجماعية والحافظة عليها.

إنه مما لا غنى لنا عنه لإحكام نظام جماعتنا والزيادة من تمسكه ونفعه، أن يكون بين أعضائنا التحاب والتواثق والتعاون وأن يكونوا معتادين للتناسق والتواصي بينهم بالحق والصبر ليتقدموا بأنفسهم ويقدموا معهم غيرهم في سبيل الدعوة.

إنه لا غنى عن هذه الصفات لنظام أي جماعة في الأرض، وإلا فلو تخلق كل فرد في ذاته بأعلى ما يكون من الصفات الجميلة والأخلاق الحمودة ولكن بدون أن يكونوا مرتبطين بينهم متخلقين بالصفات الجماعية المذكورة، فإنهم لا يستطيعون أبدًا أن يقوموا في وجه الباطل ويقارعوا أهله مقارعة الند للند.

وإني لن أتعذر الحق إذا قلت أن الأمة الإسلامية ما زال ولا يزال أفراد متخلون بأعلى الصفات والأخلاق الحسنة بصفتهم الفردية حتى أنها إذا تحدينا أمم العالم أن تأتي إحداها بمثل هذا العدد الضخم من الصالحين، فعلتها لا تستطيع الرد على هذا التحدي، إلا أن هذه القضية إنما هي قاصرة إلى حد الصلاح الفردي.

وأقول أن الذين قد ارتقوا إلى أعلى منازل الصلاح الفردي، فإن غاية ما جاؤوا به أن أثروا بسيرتهم بضعة مئات أو آلاف من الأفراد ثم مضوا إلى رحمة تاركين وراءهم آثاراً تدل على تقدسهم وعلو سيرتهم، ولكن لا يكفي هذا الطريق لأن تتم به أعمال اجتماعية كبيرة.

إن بهلواناً، إنما كان شجاعاً قوياً في حد ذاته، ويستطيع أن يحمل أكبر كمية من الوزن ويصرع عدة أفراد في المصارعة، فإنه لا يستطيع على كل حال أن يقوم في وجه فرقة عسكرية منظمة.

وهكذا فإن كأن فينا أفراد قد قطعوا كل ما للصلاح الفردي من المراحل ولكن بدون أن يكون لهم نصيب من الارتباط والتعاون الاجتماعي، إنما هم بمثابة البهلوان الذي لا يعمل كعضو فعال لفرقة منظمة ومع ذلك يدعو لمصارعته فرقة منظمة من أعدائه.

وباعتبار الصلاح الفردي فإن جماعتنا أيضاً لا تخلي من أفراد نغبط على ما قد خصهم الله به من علو الأخلاق وطهارة السيرة ولكن ليست حالتنا الاجتماعية - مع ذلك - بحيث تدعونا إلى الطمأنينة والارتياح من ناحية الصلاح الاجتماعي.

وقد أوضح القرآن هذه القضية من حيث المبدأ في غير واحدة من آياته، وأيضاً قد شرحها النبي ﷺ شرعاً تماماً في غير واحد من أحاديثه.

فنحن إذا درسنا القرآن ودرسنا كتب سيرة النبي ﷺ وسيرة الصحابة رضوان الله عليهم وجدنا في طياتها نماذج عملية لا تختص لهذه الأخلاق الاجتماعية المنشودة، فعليكم أن تدرسوا هذه الكتب بكل دقة نظر وتبيّنوا ماذا ومن أي جهة ينقصكم في نظام جماعتكم ثم تفكروا في تداركه.

إنه من الظاهر أن كل فرد في هذه الدنيا إنما يعيش متعاملاً مع غيره من الأفراد فإذا لم يكن بين الأفراد حسن التظان والمواساة والإخلاص والإيثار والتضحية من بعضهم البعض، فإن الاختلاف في طبائعهم لا بد أن يقضي على ما يبتعدون من التعاون بينهم، إذ لا يسير نظام الجماعة إلا على مبدأ أن تترك شيئاً لخاطر غيرك ويترك هذا الغير شيئاً لخاطرك. وهذا الإيثار والتضحية إذا كنتم لا تجدون أنفسكم مستعدين لهما فلا تفكروا أبداً في إحداث انقلاب في الحياة الاجتماعية.

### **لوازم المجاهدة في سبيل الله :**

وأما الصفات من النوع الثالث، فهي صفات تعد من لوازم المجاهدة في سبيل الله، وما هي بمذكورة في القرآن والسنة بكل تفصيل فحسب، بل قد جاء فيهما القول مفصلاً في كل صفة منها : من أي نوع وعلى أي درجة ينبغي أن تكون هذه الصفة.

فعليكم أن تدرسوا ما ورد في القرآن والسنة من الأحكام وال تعاليم بهذا الصدد وتبيّنوا أي الاستعدادات عليكم أن تتسلحوا بها للمجاهدة في سبيل الله. وفي ما يلي أريد أن أشير لكم إلى بعضها على وجه الاختصار :

فأولى هذه الصفات "الصبر" ولا يخفى عليكم كيف بدأ فيه القول وأعيد في كل من القرآن وأقوال الرسول ﷺ وما هو من لوازم المجاهدة في سبيل الله فحسب، بل هو

من لوازم المعاشرة في أي سبيل من السبيل، وغاية ما هناك من الفرق هو أن الجهاد في سبيل الله يحتاج إلى نوع من الصبر، بينما الجهاد في سبيل الدنيا يحتاج إلى نوع منه آخر.

**والصبر للجهاد في سبيل الله له عدة وجوه :** منها الاحتراز التام عن أن تستعجلوا في شأن من شؤونكم وتخطوا خطوة قبل أن يحين وقتها.

**ومنها :** الظهور بالاستقامة والتجلد وعدم التقهقر عند مواجهة الشدائـد والحنـون والعقبـات.

**ومنها :** أن لا يساور قلوبـكم الأـيس والـوهـن في ما إذا تأـخر ظـهـور التـائـج المرـجـوة لما قد بـذـلتـم منـ الجـهـود وأنـ تـظـلـوا تـواصـلـون جـهـودـكم عـلـى رـغـمـ كلـ هـذـا، وـمـنـها أنـ لا تـزالـ أـقـدامـكم إـذـا ما عـرـضـتـ لكمـ موقعـ الخـطـرـ والمـضـرـةـ والـطـمـعـ أـثـنـاءـ سـيرـكمـ فيـ سـيـلـ غـايـتـكمـ.

**ومنها :** أنـ لا تـفـقـدوا تـوازنـكمـ الفـكـريـ حتـىـ فيـ أحـرـجـ وأـقـسـيـ مـوـاقـعـ العـوـافـعـ الثـائـرـةـ وـلـاـ تـخـطـواـ خـطـوـةـ مـنـفـعـلـينـ بـعـوـاطـفـكمـ قـبـلـ أنـ تـقـلـبـواـ فـيـهـ وـحـوـهـ الـفـكـرـ وـالـتأـمـلـ وـلـاـ تـعـمـلـواـ عـمـلاـ إـلـاـ مـعـ الـهـدوـءـ وـصـحةـ الـعـقـلـ وـرـكـودـ الـقـلـبـ وـسـكـونـ الـقـوـةـ الـإـرـادـيـةـ.

وـمـنـ الـعـلـومـ أـنـكـمـ مـاـ أـمـرـتـمـ بـالـصـبـرـ وـحـسـبـ، بلـ قـدـ أـمـرـتـمـ مـعـهـ بـالـصـابـرـةـ أـيـضاـ، وـهـيـ أـنـ الصـبـرـ الـذـيـ تـسـعـىـ الـقـوـىـ الـمـعـادـيـةـ فيـ سـيـلـ غـايـتـهاـ الـبـاطـلـةـ مـتـسـلـحـةـ بـهـ، عـلـيـكـمـ أـنـ تـتـسـلـحـواـ بـهـ أـيـضاـ وـتـقـوـقـهـاـ فـيـهـ حتـىـ تـكـسـرـواـ شـوـكـتـهـاـ وـتـخـضـعـهـاـ لـأـمـرـ الـحـقـ، وـلـذـلـكـ قـالـ سـبـحـانـهـ وـتـعـالـيـ ﴿وَصَابَرُوا﴾ـ بـعـدـ أـنـ قـالـ ﴿يـاـ أـيـهـاـ الـذـينـ آمـنـواـ اـصـبـرـواـ﴾ـ.

إـنـ الـذـينـ تـدـعـونـ الـقـيـامـ فـيـ وـجـوهـهـمـ وـمـقـارـعـهـمـ لـرـفـعـ لـوـاءـ الـحـقـ عـلـيـكـمـ أـنـ تـوازنـواـ بـيـنـ صـبـرـكـمـ وـصـبـرـهـمـ، فـلـعـلـكـمـ لـاـ تـحدـونـ أـنـفـسـكـمـ جـدـيرـينـ بـدـعـوىـ تـسـلـحـكـمـ بـعـشـرـ صـبـرـهـمـ.

اقـرـأـواـ حـوـادـثـ الـحـرـبـ الـعـالـيـةـ الثـانـيـةـ وـأـهـواـهـاـ لـتـعـرـفـواـ مـدـىـ الصـبـرـ الـذـيـ كـانـ يـتـظـاهـرـ بـهـ الـأـلـمـانـيـوـنـ وـالـيـابـانـيـوـنـ وـالـأـمـيرـكـيـوـنـ وـ...ـ لـإـعـلـاءـ كـلـمـةـ الـبـاطـلـ، كـيـفـ كـانـواـ يـحرـقـونـ بـأـيـديـهـمـ مـعـاـلـهـمـ وـمـصـانـعـهـمـ وـبـيـوـكـمـ وـمـحـطـاـتـهـمـ الـتـيـ بـذـلـواـ الـأـمـوـالـ الـطـائـلـةـ وـالـجـهـودـ الـمـتـابـعـةـ إـلـىـ غـيرـ وـاحـدةـ مـنـ السـنـيـنـ لـبـنـائـهـاـ، إـذـاـ اـقـضـتـ ذـلـكـ ضـرـورـاتـ الـحـرـبـ، وـكـيـفـ يـقـومـونـ

بأسلين مستميتين أمام الدبابات التي تدوس الجيوش القوية تحت عجلاتها الحديدية، وكيف يقومون بكل جرأة واستقامة في ظلال طيارات العدو التي تطير بأجنحة الموت.

فما دام صبركم لا يرتفع إلى ١٠٥ بالمئة بالنسبة لصبر هؤلاء لا يمكن أن تتجروا على مقارعتهم ومصاولتهم.

وما دمتم لسستم شيئاً مذكوراً بحذائهم من حيث العدة والعتاد، فإنه لا يمكن أن تتلاطفوا قلة العدة والعتاد هذه إلا بسلاح الصبر والثبات والاستقامة.

**والثانية :** من لوازم المواجهة في سبيل الله هي صفة الإيثار والتضحية، التضحية بالوقت، والتضحية بالجهود، والتضحية بالكفاءات الفكرية، والتضحية بالمستقبل اللامع الرائع والتضحية بالأمانى والأمال.

وبهذا الاعتبار أيضاً نحن متخلدون عن القوى الحاملة للواء الباطل.

إننا إن كنا نريد أن نتلافى في العدة والعتاد للتغلب على هذه القوى، فلا بد أن نفوقها تضحية وإشاراً، ولكن ما يики العين ويفجع القلب أن واحداً منا لا يتخرج في بيع كل ما آتاه الله من القوى الجسدية والكفاءات الذهنية لأعداء الله لقاء مبلغ من المال.

وهكذا يضيع جوهر الأمة الإسلامية بدون أن تستفيد منه في شيء. ويکاد يعجز أكثر أفرادها أن يضخوها عموراً للدخل الكبير ويقدموا كفاءاتهم لخدمة دين الله مشاهراً أقل على قدر كفايتها، فهم إذا كانوا لا يستطيعون بذلك مثل هذه التضحية ولا أن يكرسوا جهودهم للجهاد في سبيل الله، فائئ للحركة الإسلامية في هذا الزمان أن تتقدم صُعداً وتحرز النمو والرقي في العالم.

ومن المعلوم أن أي حركة في الدنيا لا تستطيع التقدم في سبيلها معتمدة على عامة الجنديين وحدهم، لأن الجنديين في نظام أي جماعة إنما يكونون بمثابة اليدين والرجلين في جسد الإنسان.

فأي لهذه الأيدي والأرجل أن تفيينا في شيء إذا لم تكون هناك قلوب عاقلة وعقول متقدمة لاستخدامها، أو بكلمات أخرى أنها بحاجة إلى قوّاد وضباط من الدرجة الأولى لاستخدام هؤلاء... ولكن من دواعي الأسف أن الذين عندهم نصيب من القوى الفكرية

والقلبية من النوع الأعلى من أفراد أمتنا، هم مولعون بإحراز الترقىات الدينوية جاهدون في سبيلها ليل نهار ولا يقبلون في السوق الأعلى من يساوهم فيها بأثمان مرتفعة، وما بلغوا من تعلقهم بالدعوة حيث يستعدون للتضحية في سبيلها. منافعهم بل ولا مجرد إمكانيات منافعهم.

فإذا كنتم ترجون معتمدين على هذه العاطفة الباردة للتضحية أن تتغلبوا في الحرب مع أولئك المفسدين في الأرض، الذين يضخون بالمالين من الجنحهات كل يوم في سبيل غياقهم الباطلة، فما ذلك إلا حماقة منكم.

**والثالثة :** من لوازم المواجهة في سبيل الله حماسة القلب وتعلقه بالغاية. أما مجرد فهم الإنسان لأهداف هذه الحركة واطمئنانه بصحتها عقلاً، فإنما هو خطوة بداية لسلوك هذا الطريق، ولا يكاد مثل هذا التأثر يسمن ولا يعني من جوع.

إنه من الواجب أن تكون في قلوبنا نار متقدة تكون في ضرائمها على الأقل مثل النار التي تنقد في قلب أحدكم عندما يجد ابنا له مريضاً ولا تدعه حتى تجره إلى الطبيب، أو عندما لا يجد في بيته شيئاً يسد به رمق حياة أولاده ولا تزال تقلقه وتضطره إلى بذل الجهد وال усили.

إنه من الواجب أن تكون في صدوركم عاطفة صادقة تشغلكم في كل حين من أحيانكم بال усили في سبيل غاياتكم وتعمر قلوبكم بالطمأنينة وتكسب لعقولكم الإخلاص والتجدد والحنفية وتركز عليها جهودكم وأفكاركم بحيث أن شؤونكم الشخصية وقضاياكم العائلية إذا استرعت اهتمامكم، فلا تلتفتون إليها إلا مكرهين.

وعليكم بال усили أن لا تنفقوا لصالحكم وشأنكم الشخصية إلا أقل ما يمكن من أوقاتكم وجهودكم فتكونون معظمهما منصرفة لما اخندتم لأنفسكم من الغاية في الحياة.

وهذه العاطفة ما لم تكن راسخة في أذهانكم ملتجمة مع أرواحكم ودمائكم آخذة عليكم أبابكم وأفكاركم، فإنكم لا تقدرون أن تحرّكوا ساكناً مجرد أقوالكم.

أفلا ترون أن كثيراً من الناس طالما يستعدون لمسايرتنا وتأييدهنا على مقتضى من أفكارهم ولكن قليلاً منهم يشاركوننا في هذا العمل. مجدهم وأموالهم ونفوسيهم.

وقد اعترف لدى أحد رفاقنا القدماء قبل أيام بأنه إنما كان مع الجماعة على أساس مجرد طمأنينته الفكرية، وما التحتمت دعوة الجماعة بروحه ورسخت في ذهنه إلا حديثاً.

فحبذا لو أن كل واحد منا فكر في أمره هكذا وحاسب نفسه ليرى هل إنما هو عضو فكري محض للجماعة أم قد اشتعلت فيه نار العاطفة والولوع بالغاية، ولبيذل جهد لإنشاء هذه العاطفة في نفسه إذا لم تكن العلاقة قوية بين قلبه ودعوة الجماعة.

الحقيقة أن الإنسان إذا كان قلبه معلقاً بغايته وفكره متطلعاً إليها، فإنه لا يحتاج إلى تحريض أو دفع، ومن الحال مع وجود هذه القوة في رجال الجماعة أن يتغطى كل ما لفرع من فروعها من النشاط في نشر الدعوة ويصييه شيء كالعجز والشلل إذا ما انتقل أحد أفراده من مكان إلى آخر أو تنكب عن الدعوة أصلاً.

إنه إذا مرض لأحدكم ولد، لا يترك مسألة حياته وموته إلى غيره أبداً، ومن الحال أن يتركه وشأنه معذراً بأنه لا يجد من يقوم بتمريره ويأتي له بالدواء أو يذهب به إلى الطبيب، فإنه إذا لم يجد غيره للقيام بهذه الأعمال يقوم بها بنفسه، إذ الولد ولده وهو أحق به من غيره.

إنه من الممكن أن لا يبالي الرجل بولد غيره ولا يجشم نفسه بالتفكير في أمره، ولكن من الحال عليه أن يغمض عينيه عن ولده من صلبه ويأتي أن يبذل وسعه لعلاجه.

فهكذا إن كانت علاقتكم بأمر هذه الدعوة من أعماق قلوبكم، فإن لكم أن تتركوه وشأنه ولا تبالوا به، متتكلين على غيركم، كما أنه من الحال آنذاك أن تدعوه يلفظ أنفاسه وتقبعوا في بيوتكم مشاغلوكم الأخرى معذرين بأنكم لا تجدون من يتعاون معكم على ترقيته أو تجدونه يسلك فيه طريقاً خطأ، فإن هذا إن كان يدل على شيء وإنما يدل على وهن علاقتكم بدين الله وعجزكم عن بذل الجهد لإعلاء كلمته في الأرض، مثل علاقة الإنسان بولد غيره.

إنه لو كانت علاقتكم بغاياتكم التي قمت لأجلها قوية في حقيقة الأمر، لنسي كل واحد منكم نفسه في سبيلها ولم يبالي بالموت أو الحياة في سبيل تحقيقها.

واسمحوا لي أن أقول لكم أنكم إذا خطوتم على طريق هذه الدعوة بعاطفة أبدى من تلك العاطفة القلبية التي تجدونها في قلوبكم نحو أزواجكم وأبنائكم وآباءكم وأمهاتكم،

فإنكم لا بد أن تبؤوا بالفشل الذريع، بفشل لا تتحرأ بعده أجيالنا القادمة على أن تتفكر في القيام بحركة مثل هذه إلى مدة غير وجيزة من الزمان.

عليكم أن تستعرضوا قوتكم القلبية والأخلاقية قبل أن تهمّوا بالخطوات الكبيرة، وعليكم أن تنشئوا في أنفسكم من الجرأة وقوّة الإقدام والتعرض للأخطار ما تحتاج إليه طبعاً المحاهدة في سبيل الله.

**والرابعة :** من لوازم المحاهدة في سبيل الله، أن تُعوّدوا أنفسكم على العمل بسعي متصل وطريق منظم.

فقد تعودت أمتنا منذ مدة من الزمان أن تقوم بأعمال لا تحتاج إلا إلى يسير من الوقت، ولا تخطو إلا خطوات تظهر نتائجها في عشية أو ضحاها ولو جعلت كل ما أنت به من الأعمال قبلها هباء منثوراً.

عليكم أن تغيروا فيكم هذه العادة وتروضوا أنفسكم على الأعمال الثابتة البعيدة الأثر والنتائج بطريق منظم تدريجي. فكل عمل مهما كان حقيراً في نظركم إذا كان مهماً في حد ذاته وكل إليكم أمره، فعليكم أن تنفقوا فيه حياتكم كلها بدون أن تنتظروا له نتيجة عاجلة مرئية، وبدون أن ترجوا من الناس، التحبيذ به والثناء على جهودكم فيه.

إن الميدان في الجهاد في سبيل الله لا يكون حاماً في كل آن ولا أن كل شخص من المقاتلين إنما يقاتل في الصفوف الأمامية، بل إن القتال مرة واحدة في ميدان الجهاد قد يحتاج إلى الاستعداد الصامت إلى سنوات طوال، وأنه إذا كان هناك آلاف من المقاتلين يقاتلون العدو في الصفوف الأمامية، فإن هناك عشرات الآلاف ومئاتها يشتغلون بأمور متعلقة بال حاجات الحربية، لا تكون في ظاهر الأمر، إلا حقيقة تافهة.

#### الاتصال بالله :

إن أول شيء ما زال الأنبياء والخلفاء الراشدون وصلحاء الأمة يوصون به أتباعهم وأصحابهم عند كل مناسبة، هو أن يتقووا الله ويعمروا قلوبهم بحبه ويتقربوا إليه بطاعته وعبادته.

وهذا ما أوصيت به رفافي دائمًا ولا أزال أوصيهم به إذا ما ستحت لي الفرصة لذلك في المستقبل، اتباعاً لسنة الأنبياء وأسوة بالخلفاء والصلحاء، فإن هذا ما يجب أن يكون مقدماً على غيره، ما في ذلك شك.

فالإيمان بالله مقدم على غيره في العقيدة، والاتصال بالله والتقرب إليه مقدم على سواه في العبادة، وخشية الله في السر والعلانية مقدم على سواه في الأخلاق والعادات، وطلب مرضاه الله مقدم على سواه في المعاملات والأعمال.

وبالجملة فإن صلاح حياتنا إنما هو منحصر في أن لا يكون مقصودنا وراء كل ما بذل من الجهد والمساعي إلا ابتعاد مرضاه الله، ولا سيما هذا الأمر الذي قد قمنا لتحقيقه بصورة جماعية، فإنه لا يمكنه أن يتقدم ويؤتي ثماره إلا باعتمادنا على اتصالنا بالله سبحانه وتعالى، فسيكون قوياً على قدر ما يكون اتصالنا بالله قوياً محكمًا، وضعيفاً على قدر ما يكون اتصالنا بالله ضعيفاً.

من الظاهر الذي لا خفاء عليه أن كل عمل يقوم به الإنسان في هذه الدنيا، دينياً كان أو دنيوياً، لا يحفزه عليه ولا يقدمه في سبيله إلا الغرض الذي لأجله يقوم بذلك العمل، ولا ينشأ فيه الجد والكد والجهد إلا إذا كان ذلك العمل آخذًا عليه لبه ملتحماً مع روحه وقلبه وكان متৎمساً لتحقيقه في واقع الأمر.

فالذي يعمل - مثلاً - لنفسه، لا يمكنه أن يعبد نفسه بدون أن يكون فيه الأثرة وحب الذات، وهو على قدر ما يكون شديداً في حب النفس، يخدمها بكل إخلاص وحماسة وجد اجتهاد، والذي يعمل لذريته، يكون مأخوذًا بحبها، ولأجل هذا الحب يضحي براحةه ومآلاته ونفسه في صلاح ذريته ولا يخاطر بدنياه فقط، بل يخاطر بأخرته أيضاً في سبيل أن يترك ذريته بعده متربلة في النعيم والرفاه ورغد العيش، والذي يعمل لأمتة أو وطنه، يكون متابعاً بحبها، لذا يتحمل الخسائر والأضرار الفادحة ويعاني مشقات الحبس والاعتقال ومحنها ويصل ليله بنهاه وقد يضحي بنفسه ونفائسه في سبيلهما، فأنت إن لم تكونوا قد قدمتم بأمر هذه الدعوة، لنفسكم وأهوايكم، ولا يحملكم عليه غرض من أغراضكم العائلية ولا تطمحون فيه بأبصاركم إلى مصلحة من مصالحكم القومية أو الوطنية، وإنما الذي تقصدونه وتطمعون فيه بقيامكم بأمر هذه الدعوة هو أن تظفروا بمرضاه الله في الدنيا والآخرة، فلا يعصبن عليكم إدراك أنه ما دامت علاقتكم بالله غير قوية، لا يمكن أن يكتب لهذا الأمر شيء من التقدم والرقي، وأنه لا يمكن أن يرزق

شيئاً من الجد والإخلاص والتجرد والحماسة، إلا إذا أصبحت كل رغائبكم مركزة في السعي لإعلاء كلمة الله.

إنه لا يكفي أن تكون للمشتريين في هذا الأمر علاقة بالله، بل يجب أن لا تكون لهم علاقة إلا بالله وحده، لا تكون علاقتهم به سبحانه وتعالى علاقة من علاقتهم، بل يجب أن تكون هي وحدها علاقتهم الحقيقة الوحيدة، فيكون كل تفكيرهم متوجهاً إلى أن لا تنقص علاقتهم بالله ولا يعتريها شيء من الوهن بل تتقوى وتحكم مع مرور الأيام.

لا خلاف بيننا أن علاقتنا بالله هي روح هذا الأمر وعماده، وأنّي أَحْمَدَ اللَّهَ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى وأشكره على أن ليس في جماعتنا أحد يغفل عن هذه الحقيقة، ولكن هناك طائفة من الأسئلة قد تقلق أكثر أعضاء الجماعة، هي : ما هو المراد الحقيقي بعلاقة الإنسان بالله ؟ وكيف له أن يعمل على تقوية هذه العلاقة وتنميتها ؟ وكيف له أن يتبيّن هل حقاً هو متّمتع بالعلاقة بالله، وإن كان فإلى أي مدى ؟ وقد شعرت مراراً بأنّ أعضاء الجماعة ربما لا يعرفون لهذه الأسئلة جواباً واضحاً، يجدون أنفسهم في صحراء لا معالم فيها ولا إشارات تبيّن لهم الطريق واضحاً إلى غاياتهم المقصودة، فلا يعرفون كم قطعوا من الطريق وكم من مراحل لا تزال أمامهم لقطعها، ولأجل هذا فإنّ كثيراً منهم يضلون في طيات تصوّرات مبهمة، وبعضهم يميلون إلى طرق غير موصولة إلى غاياتهم المقصودة وبعضهم يتعدّر عليهم التمييز بين الأمور المتعلقة بغاياتهم من قريب أو بعيد، وبعضهم تعترّف لهم الحيرة والوجوم.

ولذا فإنّي لا أريد اليوم الاكتفاء بنصيحتكم بأن تتصلوا بالله وتقربوا إليه، بل سأحاول - على قدر جهدي وعلمي - أن أرد لكم على هذه الأسئلة :

### معنى العلاقة بالله :

المراد بعلاقة الإنسان بالله، على حسب بيان القرآن الكريم، أن تكون حياته ومماته وصلاته وسُكُنه لله تعالى وحده ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَسُكُونِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ وأن يعبده مخلصاً له الدين حنيفاً.

وقد شرح النبي ﷺ في عدة من أقواله هذه العلاقة بين العبد وربه بحيث لم يترك غباراً على مفهومها. فإذا تبعنا أقواله، عليه الصلاة والسلام، علمنا أن معنى العلاقة بالله " "

خشبة الله في السر والعلانية " و "أن تكون بما في يدي الله أوثق منك بما في يديك " و "أن تلتمس رضا الله بسخط الناس " خلافاً لأن تلتمس رضا الناس بسخط الله.

ثم إن هذه العلاقة إذا ثوّقت حتى يكون حب الإنسان وعداؤه ومنعه وعطاؤه كله الله وحده دون أن تشوبه شائبة من رغبته أو نفرته النفسانية، فمعنى ذلك أنه قد استكمّل علاقته بالله " من أحب الله وأعطي الله ومنع الله فقد استكمّل الإيمان ".

ثم عليكم أن تستحضروا في كل وقت من أوقاتكم دعاءكم الذي تدعون به كل ليلة في آخر ركعة من صلاتكم الوتر، أفلأ تقولون " اللهم إنا نستعينك ونستهديك ونستغرك ونؤمّن بك ونتوكّل عليك ونشتري عليك الخير كله، نشكّرك ولا نكفرك، ونخلع ونترك من يفحرك. اللهم إياك نعبد ولك نصلي ونسجد. وإليك نسعي ونخافد، نرجو رحمتك ونخشى عذابك، إن عذابك الجد بالكافر ملحق " ، عليكم أن تتدبروا كلمات هذا الدعاء وتروا أي علاقة تقررون بإبرامها بينكم وبين الله في كل ليلة من لياليكم.

وقد انعكست صورة هذه العلاقة أيضاً في ذلك الدعاء الذي كان يدعو به النبي الكريم ﷺ إذا قام يصلي بالليل. فكان عليه الصلاة والسلام يقول في هذا الدعاء مخاطباً ربه حل وعلا " اللهم لك أسلمت وبك آمنت وعليك توكلت وإليك أنت وبك خاصمت وإليك حاكمت ".

### **طريقة تقوية العلاقة بالله :**

أما تنشئة هذه العلاقة بالله، فليس لها إلا طريق واحد هو أن يؤمن الإنسان بالله وحده رباً وإلهاً لنفسه ولسائر المخلوقات في السماوات والأرض، ولا يعتقد صفات الألوهية وحقوقها وصلاحيتها إلا مختصة به سبحانه وتعالى، وأن يظهر قلبه من كل شائبة من شوائب الشرك. فإذا ما أتم الإنسان كل هذا على هذا الوجه انعقدت العلاقة بينه وبين الله تبارك وتعالى.

**وأما تقوية هذه العلاقة وتنميتها فإنما تنحصر في طريقين :**  
**طريق الفهم والتفكير.**  
**وطريق العمل.**

وتقويتها بطريق الفهم والتفكير هي أن تدرسو القرآن الكريم والأحاديث النبوية الصحيحة عن كل فهم وتدبر مرة بعد مرة، لستعينوا بهما في معرفة ما يوجد بينكم وبين الله تعالى من وجوه النسبة من حيث الفطرة ومن حيث الواقع، حتى إذا عرفتم هذه الوجوه واستعرضتم حالكم، فعليكم أن تنتظروا أي وجه من هذه الوجوه قد حافظتم عليه وإلى أي حد تتحققون مقتضياته، وأي نقص تشعرون به في أنفسكم في شأنه، فعلى قدر ما يتقوى هذا الشعور فيكم، تتواثق علاقتكم بالله تعالى.

فمن وجوه النسبة بينكم وبين الله - على سبيل المثال - أنكم عباده وهو معبدكم، ومنها أنكم خلاؤه في الأرض، قد خوّل إليكما ما لا يعد ولا يحصى من نعمه وألاءه، ومنها أنكم لما آمنتتم به فقد اشتري منكم أنفسكم وأموالكم بأن لكم الجنة، ومنها أنكم مسؤولون أمامه وهو لا يحاسبكم حسب ظاهركم بل قد سجل عنده جملة حركاتكم وسكناتكم ونياتكم وإرادتكم.

فهذه وكثير أمثلها هي وجوه النسبة بينكم وبين الله تعالى، فعلى فهمها والشعور بها والوفاء بمقتضياتها تتوقف قوة علاقتكم بالله وتقربيكم إليه.

وإنكم على قدر ما تغفلون عنها ولا تتفكرون في الوفاء بمقتضياتها تبتعدون عن الله وتنفصل صلتكم عنه، وعلى قدر ما تكونون منتبهين إليها ساهرين على الاحتفاظ بها والاهتمام بشأنها، تكون علاقتكم به قوية عميقه.

إلا أن هذا الطريق الفكري لا يؤدي ثماره بل لا يمكن التمسك به إلى مدة طويلة ما لم يكن مستندًا إلى الطريق العملي، وهو الطاعة المخلصة للأحكام الإلهية وبذل النفوس والنفائس في كل طريق يفضي إلى مرضاة الله سبحانه وتعالى.

ومعنى الطاعة للأحكام الإلهية أن تعمدوا بكل ما أمر به الله تعالى، عن طوعية نفوسكم وعلى منشط منكم ومكره سرًا وعلانية، بدون أن تراعوا فيه غرضاً دنيوياً وإنما تراعون فيه وجه الله عز وجل، وأن تنتهوا عن كل ما نهى عنه الله سبحانه وتعالى سرًا وعلانية، على كراهية ونفرة قلبية منكم، وأن لا يكون الباعث لكم على هذا الانتهاء خوفكم من مضره دنيوية، ولكن خوفكم من خشية الله تعالى وحده، وهذا ما سيرتفع بكم إلى درجة تقوى الله.

وأما ما سيرتفع بكم إلى درجة الإحسان بعد درجة التقوى هذه، فهو أن تعملوا لترقية كل فضيلة يحبها الله ورسوله وإحباط كل رذيلة يبغضها الله ورسوله، وأن لا تضنوا في هذه السبيل عن بذل كل ما تملكون من نفوسكم ونفائسكم وأوقاتكم وجهودكم وقوامكم الفكرية والقلبية، مع ملاحظة أن لا ينشأ في قلوبكم شيء من الزهو والاعتزاز بما تأتون به في هذه السبيل من أعمال التضحية والإيثار وال福德اء، ولا أن يمر بخلدكم أنكم قد صنعتم بها إلى أحد يداً، بل يجب أن تكون فكرتكم على كل حال أنكم مقصرون في أداء ما عليكم من حق خالقكم سبحانه وتعالى.

### **وسائل تنمية العلاقة بالله :**

وإن اختيار هذا الطريق وسلوكه ليس بشيء هين، بل هو شعب من أصعب الشعاب يحتاج احتيازه إلى قوة غير عادية. وأما الوسائل التي يمكن أن يستعان بها في تنشئة هذه القوة في الإنسان، فهي :

**١- الصلاة :** لا الصلاة المكتوبة والسنن فحسب، بل صلاة النوافل أيضاً على حسب المقدرة.

ولكن مما يجب التنبه له بهذا الصدد أن عليكم أن تؤدوا النوافل بالإحفاء على قدر استطاعتكم حتى تقوى علاقتكم الشخصية بالله وتنشأ فيكم صفة الإخلاص والتجرد.

إن إظهار الإنسان صلاته النوافل ولا سيما صلاته في جوف الليل قد ينشئ فيه رياء من أشنع أنواع الرياء وكثيراً من أرذل وأخطر أنواع الكير، مما يكاد يهلك نفس المؤمن ويجعل كل أعماله هباء متثراً. ومثل هذه المضرات أيضاً توجد في إظهار وإعلان النوافل والصدقات والأذكار الأخرى.

**٢- ذكر الله :** يجب أن لا ينقطع عنه الإنسان في أي لحظة من لحظاته وعلى أي حال من أحوال حياته غير أنه لا تصح له الطرق التي اخترعتها الطوائف المختلفة من الصوفية في الأدوار المتأخرة أو اقتبستها من الفقراء المنوذ أو الرهبان المسيحيين أو غير هؤلاء وهؤلاء، وإنما أصبح طرقه وأحسنها ما قد عمل به النبي الكريم ﷺ نفسه وعلمه أصحابه.

فعليكم أن تستحضروا أكثر ما تستطعون من الأذكار والأدعية المؤثرة الثابتة عن الرسول ﷺ وصحابته رضوان الله عليهم، ولكن يجب أن لا تكتفوا بحفظها وتحريك الألسنة بها بدون فهم، بل عليكم أن تحفظوها مع استحضار معانيها ومعرفة مراميها ومقاصدها.

فهذا من أحسن الطرق المؤثرة لتجديد ذكر الله وأداء الأوراد والوظائف.

**٣- الصوم :** لا صوم الفريضة فحسب، بل صوم التطوع أيضاً. وإن أحسن وأعدل وجوه صوم التطوع أن تلزموا أنفسكم بصيام ثلاثة أيام في كل شهر، وتحاولوا أن تنشئوا فيكم في هذه الأيام الثلاثة خاصة كيفية التقوى، التي يقول عنها القرآن أنها الغرض الأساسي من الصوم ﴿لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾.

**٤- الإنفاق في سبيل الله :** لا الزكاة المفروضة فحسب، بل صدقة التطوع أيضاً على قدر استطاعة الإنسان.

ومما يجب ملاحظته بصفة خاصة في هذا الصدد، أن ليست العبرة في الإنفاق في سبيل الله، بالمقدار الذي ينفقه الإنسان من أمواله، وإنما العبرة كل العبرة بالروح والعاطفة التي ينفقه بها ابتعاداً لمرضاة الله.

فرجل فقير إذ أنفق في سبيل الله قرشاً واحداً على شدة احتياجه إليه، فهو أحب إلى الله وأعظم أجراً وأرفع قدرًا من ألف جنية ينفقها رجل غني من أموال المتوفرة المتدايق.

ومما يجب أن تعرفوه مع هذا أن الصدقة من الوسائل المهمة التي قررها الله ورسوله لتزكية النفس، ولكم، إذا شتم، أن تجربوا ما يتربى عليها من الآثار في النفس الإنسانية.

وذلك أنه إذا زلت قدمكم وصدرت منكم خطيئة أو هفوة، فاكتفوا بالتوبة والندامة المجردة مرة، وبالمرة الثانية إذا صدرت منكم زلة أو هفوة مثل هذه، فتصدقوا بشيء من أموالكم مع التوبة والندامة، فستعرفون الفرق بين بين الصورتين ولن تشكونا أبداً في أن الصدقة مع التوبة تطهّر نفس الإنسان وتمسك بمحجزته عن الوقوع في الرذائل والآثام والمنكرات بصورة أقوى وأحمد.

هذا هو المنهاج البسيط الذي قرره القرآن وأرشدنا إليه الرسول ﷺ، فإذا عملتم به، تتصلون بالله وتتقربون إليه مع معيشتكم بين أهليكم ومع مزاولتكم جملة شؤون حياتكم الاجتماعية بدون أن تشعروا بحاجة إلى رياضات الصوفية أو مراقبة من مراقباً لهم.

### مقياس العلاقة بالله :

أما كيف لكم أن تعرفوا مدى علاقتكم بالله وهل أنها في ازدياد وتقدم أم في نقص وتقلص مع مرور الأيام، فلا حاجة لكم لذلك إلى البشائر في النوم ومظاهر الكشف والكرامات ومشاهد الأنوار في الحجرات المظلمة لكل ذلك، فالله تعالى قد وضع بقلب كل إنسان آلة لمعرفة علاقته بالله، فله أن يقيسها بهذه الآلة في حالة اليقظة وفي ضوء النهار في أية ساعة من ساعاته إذا شاء.

استعرضوا حياتكم وتصرفاتكم ومساعيكم وكل ما تحيش به قلوبكم من العواطف والمشاعر والتزوات ثم حاسبوا أنفسكم لتروا إلى أي حدّ أنتم صادقون مخلصون في بيعكم الذي عقدتموه بينكم وبين ربكم بإيمانكم به وتصديقكم لكتابه ورسوله وهل أنتم تتصرفون في ما عندكم من ودائمه تصرف الأمين أو تختانون فيها، وأي جزء من أوقاتكم وأموالكم ومواهبكم الفكرية تصرفونه للسلعي في سبيله وأي جزء منها تصرفونه في أعمالكم وشؤونكم الأخرى، وكيف يكون من قلقكم واضطرابكم وحزنكم وألمكم لو حل المكروه في مصالحكم وعواطفكم الشخصية، وماذا يغريكم هذا القلق والاضطراب والحزن والألم عندما ترون الناس في الدنيا يخرجون على الله وشرعيته خروجاً سافراً وينتهكون حرماً لهم علينا؟ فهذه وأمثالها من الأسئلة يمكنكم أن تلقوها على أنفسكم ثم تتلقوا منها جوابها في أي ساعة من ساعات ليالكم أو نهاركم، فتعرفوا مدى علاقتكم بالله أو قطبيعتكم عنه؟ وأما البشائر والانكسارات والكرامات والأنوار والتجليات فلا يهمنكم اكتسابها، فإنه لا كشف أعظم من إدراك حقيقة التوحيد في متاعب هذه الدنيا المادية الخلابة، ولا كرامة أكبر من الاستقامة على حادة الحق إزاء ترغيبات الشيطان وذريته وترهيباتهم ومواعيدهم ووساوسمهم، ولا مشاهدة للأنوار أحق للقدر والإجلال من الاهتداء لنور الحق واتباعه في دياجير الكفر والفسق والعصيان والضلالة المطبق على رؤوسنا اليوم، وأن أكبر بشرى يمكن أن يرتاح إليها المؤمن هي : أن يقول : رب الله، ثم يستقيم على صراطه المستقيم ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَة﴾.

### إيثار الآخرة على الدنيا :

وأريد أن أوصيكم بعد ذلك بأن تؤثروا الآخرة على الدنيا في كل عمل من أعمالكم و يجعلوا سعادتها هي المقصود الوحيد من ورائه.

إن الذي نجد بيته في غير موضع واحد من القرآن الحكيم أن الدار الآخرة هي دار القرار وهي دار الحيوان أي هي المقام الأبدى السرمدى لحياة الإنسان، وأننا ما بعثنا في هذه الدنيا الفانية إلا للاختبار : مَنْ مِنْ أَنْفُسِهِ لَا يُرَاةَ جَنَّةَ اللَّهِ وَنَعِيمُهَا مُسْتَخْدِمًا مَا أُوتِيَ فِي هَذِهِ الدُّنْيَا مِنْ الْمَتَاعِ الْقَلِيلِ وَالنَّصْرَافَاتِ الْمَحْدُودَةِ وَالْفَرَصِ الضَّيْقَةِ ؟ ليس اختبارنا في هذه الدنيا في إبراز مهارتنا في تسخير الصناعات والتجارات والزراعات والحكومات ولا في إنشاء الأبنية والشوارع ولا في أحداث مدينة راقية رائعة، وإنما هو في أداء حق خلافة الله في ورائه : هل نقضى هذه الحياة متمردين عليه أم خاضعين لقائه ؟ وهل نعمل فيها تحقيقاً لمرضاته أم تحقيقاً لمرضاه أنفسنا ومرضاه أرباب من دون الله ؟ وهل نبذل فيها جهودنا لتزيين الأرض حسب المعيار الإلهي أم نكشر فيها الفساد ونمملك فيها الحرج والنسل ؟ وهل نقاوم فيها القوى الشيطانية ونعمل على كسر شوكتها أم نستسلم لجبروها وخضع لقوانينها ؟ إنه ما كان اختبار أبيينا آدم في الجنة إلا في هذا الأمر وهو الذي سيكون فيه اختبارنا لوراثة الجنة الأبدية في الآخرة.

فما المعيار الحقيقي لنجاحنا أو فشلنا ؟ إنه مَنْ مِنْ أَنْفُسِهِ أَدَى اخْتِبَارَهُ مُتَرَبِّعًا فَوْقَ كَرْسِيِّ الْحُكْمِ أَوْ مَعْلَقًا عَلَى حَشْبَةِ الشَّنْقِ ؟ وَمَنْ مِنْ أَنْفُسِهِ كَانَ اخْتِبَارَهُ بِإِعْطَائِهِ سُلْطَاتٍ عَالِيَّةٍ أَوْ بِإِعْطَائِهِ كَوْخًا مُتَوَاضِعًا ؟ إن هذه الظروف الموقعة العارضة حالل فترة الاختبار إن كانت ملائمة للإنسان، فهي لا تدل على فوزه وسعادته، وإن كانت على عكس ذلك، فهي لا تدل على خسارته وشقائه، وإنما الذي ينحصر فيه نجاحه وسعادته الأبدية في حقيقة الأمر هو أن يثبت نفسه في حياته الدنيا عبداً وفي الله، متبعاً لمرضاته حيثما أجلس من الأماكن ومهما أعطي من الوسائل لأداء الاختبار.

**إخواني وسادتي !** إن هذه الحقيقة التي وضعتها بين أيديكم، لا يكفي أن تفهموها مرة واحدة، بل إنه من الواجب عليكم أن تبذلوا كل جهودكم ل يجعلوا أنفسكم تتذكرونها وتستحضرنها في أذهانكم دائماً، وإلا فإنكم لا تؤمنون أبداً أن تغفلوا عنها ولا تعلموا في الدنيا إلا غافلين عن الآخرة وجاعلين الدنيا أكبر همكم.

والسبب في هذا أن الآخرة حقيقة وراء الحواس والمشاعر لا تشعرون بها في هذه الدنيا وإنما تشعرون بها بعد مماتكم فلا يمكن أن تدركوها وتدركوا نتائجها المرضية وغير المرضية إلا بالتفكير والكذ الذهن، وأما الدنيا - على العكس من هذا - فشيء تشعرون به وتذوقون حلاوته ومرارته وتمثل أمامكم نتائجه المرضية وغير المرضية في كل حين من أحيانكم، ولذا فهي تحاول دائماً أن تعرّكم بأن نتائجها هي النتائج الحقيقية.

إن آخرتكم إذا فسدت، فإنما تشعرون بشيء من مرارتها في ضمائركم بشرط أن تكون ضمائركم حية.

وعلى العكس من هذا فإن دنياكم إذا فسدت، تشعر كل حارحة من جوار حكم بوحزقها، كما أنه يشعر بها ويُشعركم بها كل من أولادكم وأقاربكم وأصدقائكم وعامة أفراد المجتمع، منفردين ومجتمعين.

وكذلك إن الآخرة إذا صلحت، فإنما تشعرون بحالوها في ناحية من نواحي قلوبكم بشرط أن لا تكون هذه الناحية مصابة بالغفلة والشلل، وأما إذا صلحت الدنيا فهي تلذ جميع وجودكم وتشعر بها كل حاسة من حواسكم.

وتشاركم في الشعور بها جملة أفراد مجتمعكم. وهذا هو السبب في أن الإيمان بالآخرة وإن لم يكن صعباً من حيث هو عقيدة، إلا أنه من الصعب حقاً أن تقضوا حياتكم كلها وفقاً لمقتضياتها يجعلها وجهة وحيدة لنظركم وأساساً وحيداً لنظامكم للأخلاق والأعمال، وإن الاستخفاف بالدنيا باللسان مهما كان هيناً فإنه ليس من السهل أبداً أن تحردوا قلوبكم عن حبها وفكرتكم عن طلبها.

فهذه الكيفية - التجرد عن حب الدنيا عن وطأتها - يتطلب إنشاؤها إلى جهد كبير غير عادي ولا يمكنكم أن تحافظوا عليها في أنفسكم إلا بسعى متواصل.

### **الوسائل لإنشاء هم الآخرة :**

وإذا سألتم بعد ذلك كيف نقوم بهذا السعي وما الذي نستعين به في صدده؟ قلت إن هناك طريقتين للقيام بهذا السعي : طريقاً فكريأً وطريقاً عملياً.

أما الطريق الفكري فهو أن لا تكتفوا بقولكم "آمنا باليوم الآخر" بأسنتكم، بل عليكم أن تعودوا أنفسكم وتروضوها على قراءة القرآن الحكيم بكل تدبر وتأمل، فإنكم بهذا الطريق ستشاهدون العالم الآخر وراء حجب عالم الحياة الدنيا بعين اليقين شيئاً فشيئاً.

ولعل القرآن الحكيم ليست فيه صفحة واحدة تخلو من ذكر اليوم الآخر على وجوه مختلفة وأساليب متنوعة.

وفي غير موضع واحد من آياته تجدون مشاهد عالم الآخرة قد صورت بكل تفصيل، كأن واحداً يسرد عليكم ما قد رأى هناك بأم عينه، بل قد صورت في بعض آياته طريق رائع جداً بحيث أن الإنسان عندما يقرأ هذه الآيات يشعر بنفسه قد انتهى إلى عالم الآخرة.

فلذا أقول أنكم إذا الزتم أنفسكم قراءة القرآن الكريم تدبراً وتأملاً على طريق منظم متصل، فإنه من الممكن أن يتغلب على أذهانكم - شيئاً فشيئاً - هم الآخرة، ولا يفارقكم أبداً هذا الشعور بأن مستقركم السردي إنما هو الآخرة وأن عليكم - لهذا - أن تأخذوا لها أهبتها في حياتكم الدنيا الفتنة هذه.

كما أن هذه الكيفية الفكرية يمكن أن تنتقى فيكم بدراسة سيرة الرسول ﷺ وأقواله، فإن الرسول ﷺ في كثير من أحاديثه قد ذكر أحوال الحياة بعد الموت وأحوال الآخرة بكل تفصيل كما أن لكم أن تعرفوا بمطالعاتكم لكتب الحديث والسيرة كيف كان الرسول ﷺ وصحابته رضوان الله عليهم أجمعين متشبعين بهموم الآخرة في كل حين من أحيائهم.

ثم إن عليكم لإرساخ هذه الكيفية في أذهانكم أن تستعينوا بزيارة القبور، والغرض الوحيد من زيارة القبور - كما بينه النبي ﷺ - أنها تذكر الإنسان بموته حتى لا يلهيه متع هذه الحياة الدنيا عن الآخرة ولا ينس أن الآخرة هي دار القرار وأن إليها مرد و قد سبقه إليها كثيرون، وكثير منهم منتظرون للحاقهم بهم.

ولكن مما يجب أن تكونوا على ذكر منه بهذا الصدد أن أقل القيود نفعاً تلك التي قد جعلها الجهل مراكز للاستعانت والاستعداد، وأن أكثرها نفعاً قبور عامة المسلمين

ومساكنهم أو قبور ملوكهم وعظمائهم الشامخة التي لا تجدون عليها حاجاً يعلم الناس  
آداب المثول بين أيدي الملوك والعظماء.

**وأما الطريق العملي فهو :** أنكم ما دمتم تعيشون في هذه الدنيا، فستجدون في حياتكم العائلية وفي حياتكم مع أقربائكم وجيرانكم وأحبابكم وعارفيفكم وفي جميع شؤون التجارة والاقتصاد مفترقاً يتشعب منه طريقان يكون اختيار أحدهما مقتضى لإيمانكم بالآخرة و اختيار الثاني مقتضى لافتتانكم بالدنيا و عبوديتكم لحطامها الفاني.

فعليكم في مثل هذه الظروف أن تحاولوا كبح جماح أنفسكم حتى لا تتجهوا إلا إلى الطريق الأول.

وأما إذا كنتم قد اتجهتم إلى الطريق الثاني على ضعف منكم أو غفلة، فعليكم أن تبذلوا وسعكم للرجوع عنه لأول انتباهكم، مهما كنتم قد ابتعدتم فيه.

ثم عليكم أن لا تقطعوا عن محاسبة أنفسكم في كل حين من أحيانكم لترروا : كم نجحتم في التوجه إلى الآخرة وكم نجحت الدنيا في صرفكم إلى نفسها عن طريق الآخرة.

فهذا الطريق العملي ستعروضون به بأنفسكم إلى أي درجة قد نمت فيكم فكرة الآخرة، وما هو النقص الذي لا يزال يوجد فيكم حتى تفكروا في تداركه. فإذا كان هذا النقص من النوع الذي تستطيعون تداركه بأنفسكم، فعليكم أن تبذلوا الجهد في تداركه بأنفسكم، وأما إذا كان من النوع الذي لا تستطيعون تداركه إلا بالعوامل الخارجية، فعليكم لتداركه أن تتجنبوها معاشرة عباد الدنيا وترتبطوا بالصلحاء الأتقياء الذين تعرفون عنهم أنهم يؤثرون الآخرة على الدنيا.

ولكن مما يجب أن يكونوا على معرفة منه في هذا الشأن أن الدنيا مااكتشف فيها حتى الآن عن وسيلة تستطيع أن تضيف إليكم أو تبعد عنكم صفة خلقية ما لم تبذلوا لها نوعاً من الجهد بأنفسكم، أو أن تنشئ فيكم صفة لا توجد فيكم مادتها أصلاً.

## الاهتمام بشؤون البيت :

ومع هذا فهناك أمر آخر أريد أن أنصح لكم به في هذا الصدد، هو أن تبذلوا كل اهتمامكم بإصلاح أولادكم وأهل بيتكم ﴿قُوَا أَنفُسُكُمْ وَأَهْلِيْكُمْ نَاراً﴾، إن أولادكم وأزواجكم الذين تتفكرون دائمًا في مأكلهم ومشريهم وملبسهم ومسكنهم، عليكم أن تتفكرروا قبل كل شيء آخر في إنقاذهم من النار وتبذلوا ما استطعتم من الجهد وال усили لإصلاح عاقبتهم وهدايتهم إلى طريق الجنة.

وإما إذا فسد أحد منهم بعد ذلك على رغم محاولتكم لإصلاحه، فإنما وزره على نفسه ولا تستثنوه عنه يوم القيمة.

وكثيراً ما يكتب إليّ أناس عن بعض رفاقهم من أعضاء الجماعة بأنهم لا يفكرون لا في إصلاح أولادهم وتربيتهم بقدر ما يبذلون الاهتمام بإصلاح الناس خارج بيوقهم.

ويجوز أن تصح هذه الشكاية في بعض من أعضاء الجماعة وتكون مبالغة فيها في البعض الآخر، إذ من الصعب علىّ أن أتحقق أحوال كل واحد منهم على انفراد، ولذا فإنني أكتفي في هذه الخطبة بأن أُنصح بجميع أعضاء الجماعة بأمر شامل هو أنه من اللازم أن تكون أمنية كل واحد منهم - وسعيه كذلك - أن تقر عينه ويُثليج صدره برؤية من يحبهم في الدنيا يسلكون طريق الخير والرشد والسلام ﴿رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرْةً أَعْيُنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً﴾، كما أنه من الواجب على أعضاء الجماعة بهذا الشأن أن يهتم كل واحد منهم بإصلاح وتنقیص أولاد الآخرين، فإنه طالما نرى أن ولدًا لا يقبل نصيحة والده ولا يتاثر بها بقدر ما يقبل نصيحة صديق لوالده ويتأثر بها.

## إصلاح ذات البين وطريقه :

ومع ذلك فإنني أُنصح لأعضاء الجماعة بأن عليهم - بجانب سعيهم لإصلاح أنفسهم وإصلاح أهل بيتهم - أن يبذلوا السعي لإصلاح ذات بينهم، أي أن يهتم كل واحد منهم بإصلاح الآخر، وذلك أن الذين ينخرطون في سلك الجماعة ابتغاء لرضا الله وإعلاء لكلمته في الدنيا، من الواجب عليهم أن يكونوا متحابين متناصحين في ما بينهم، وأن يعلموا كل العلم بأنه من الحال أن يخالفهم النجاح في بلوغ غاياتهم ما لم تكن

جماعتهم قوية باعتبار أخلاقها ونظامها الداخلي، ومن اللازم أن يجعل هذا الشعور كل واحد منهم في عون أخيه يساعد في تربيته ويسانده للتقدم في سبيل الله.

وهذا هو الطريق للتزكية الجماعية في الإسلام : إذا رأيتني أسقط، فعليك أن تبادر إلى إمساكك وإنتشالي وإنعاني على النهوض والسير مع الركب، وإذا رأيتك تضمحل وتزل قدمك وتقعد بك الهمة، فعلىي أنا أن أتقدم لأخذ بيتك وأساعدك على النهوض... وإذا رأيت نوعاً من الوسخ على ذيلي، فعليك أن تسارع إلى تطهيره، وإذا وجدت أنا ذيلك متلوثاً بشيء من الوسخ فعلىي أن أبدل كل فكري وجهدي لإزالة النجاسة عنه... وعليك أن تفضي إلى بما ترى فيه فلاحي وسعادي، وعلىي أن أنبهك على ما أرى فيه خيرك وصلاحك. إن الناس عندنا يعاملون بينهم في الدنيا المادية، يزدادون رفاهة وربما بصفة جماعية، فهمكذا عندما يروج طريق التعاون والتعاضد والتساند في دنيا الألحاد والروح، فإنه لا بد أن ينمو رأس مال الجماعة ويزداد وينضخم.

والطريق الصحيح للإصلاح الجماعي أنه إذا خالجك شيء عن أخيك ووجدت عنه شكاية في نفسك، فعليك أن تخنب نفسك العجلة وتبدل ما استطعت من الجهد لفهم حقيقة موقفه وحقيقة الشكاية التي نشأت عنه في نفسك، ثم عليك أن تتحدث إليه وتدعوه إلى إصلاح نفسه في الخلوة حيث لا يكون معك ومعه أحد غير كما.

وأما إذا رأيت بعد ذلك أن الإصلاح لم يتحقق وكان الأمر ذات أهمية في نظرك. فعليك أن تبوج به إلى أمير فرع الجماعة في مدینتك، وعليه أن يبذل الاهتمام بإصلاحه أولاً وبعرض أمره على أعضاء الجماعة في اجتماعهم الخاص بعده، والجدير باللاحظة في هذا الشأن أن ذكر هذا الأمر لمن لا علاقة له به أو تشهيره بين الناس في غياب صاحبه من الغيبة المنهي عنها في الشريعة قطعاً، فاجتنابه واجب لا محالة.

وأما الرجوع إلى المركز - أي مركز الجماعة - في مثل هذه القضايا المحلية، فلا يصح ما لم يرى أمير الجماعة المحلية الحاجة إلى عرضها على المركز بعد يأسه من الإصلاح بنفسه وبغيره من أعضاء الجماعة المحلية.

## الطريق الأوفق للانتقاد الاجتماعي :

وإن انتقاد بعضنا البعض على أخطائنا ومواطن الضعف فيها، من أنفع الوسائل لإصلاحنا الجماعي، إلا أن هذا الانتقاد يمكن أن يصبح ضاراً إلى أقصى حدوده ما لم نراع فيه الحدود الصحيحة والآداب الالزامية للانتقاد الجماعي.

**ولذا أريد أن أبسط لكم القول فيما لهذا الانتقاد من حدود ومبادئ :**

١ - يجب أن لا يكون الانتقاد في كل حين وفي كل مجلس، وإنما يكون في مجلس خاص على إذن بل على طلب من أمير الجماعة الخلقية.

٢ - على الناقد قبل أن يتناول الموضوع بالانتقاد أن يحاسب نفسه مع الاعتقاد بأن الله شاهده، ويرى هل هو يعتقد أحداً من إخوانه بعاطفة الإخلاص والنصح أم إنما يبعثه عليه عاطفة نفسانية. أما في الصورة الأولى فلا بأس عليه أن يعتقد، وأما في الصورة الأخرى فعليه أن يلزم نفسه السكوت، ويبعدها عن الواقع في الإثم.

٣ - يجب أن لا يكون الانتقاد إلا بلهجة يشعر بها كل من يسمعك بأنك حقاً ت يريد الإصلاح، ولا تريدين التشهير.

٤ - وعليك أن تقنع نفسك، قبل أن تحرك لسانك بالانتقاد، بأن لا تعارضك أساساً من الصحة، فإنك إذا أقدمت على الانتقاد بدون تأمل سالف، ترتكب إثماً قد يظهر في الأرض الفساد.

٥ - وعلى الذي هو موضع النقد أن يسمع النقد بكل صبر وسكتوت ويتأمله بكل عدل واتزان، ثم يعترف بما يكون فيه من الحق ويرد بالدليل على ما يكون فيه من سواه، وأما كراهية النقد وإظهار الغضب والسخط عليه، فإنما هو دليل على استكبار الإنسان واغتراره بنفسه.

٦ - ومن اللازم أن لا تطول سلسلة النقد وجواب النقد، فجواب الجواب، حتى لا تثير الصغائر والأحقاد بين الأفراد بعضهم البعض بصفة دائمة، ويجب أن يقف الكلام عند حد اتضاح الوجه المختلفة للطرفين. والقضية، إذا لم تنته بهذا، فمن الواجب إرجاعها إلى مجلس آخر حتى يتذكر فيها كل من الطرفين على انفراده بكلام هدوء وسكون حاطر،

وإذا كانت من الأهمية حيث لا بد من التحقيق فيها. فلا بأس بعرضها للبحث والمناقشة في مجلس آخر. وعلى كل يجحب أن يكون في نظامكم الاجتماعي مجال للبت في الشؤون التي تختلف فيها أفراد الجماعة.

فالنقد إذا روعيت فيه هذه الحدود والآداب، فإنه لا يعود علينا بالنفع فحسب، بل هو ضروري لا غنى عنه لإصلاح الحياة الجماعية، وبدونه لا تستطيع أي جماعة من الجماعات المنظمة أن تبقى متمسكة بالحق سالكة طريق الصواب لمدة طويلة.

ويجحب أن لا يكون في جماعتكم أحد يُستثنى من النقد، سواءً كان هو أميركم أو مجلسكم للشورى أو جماعتكم بأجمعها.

وإني لأعتقد أن النقد بهذه الصفات لا مندوحة عنه للاستبقاء على صحة الجماعة، فإذا انسد بابه في حياتنا الجماعية - لا سمح الله - فلا بد أن ينفتح على الفور باب الفساد والاضطراب الداخلي فيها.

وإني لأجل هذا ما زلت أهتم بعقد مجلس خاص بأعضاء الجماعة بعد كل مؤتمر عام عقديناه للجماعة منذ أول أيامها إلى أيامنا هذه، حتى يتحقق استعراض أعمال الجماعة ونظامها بكل نقد ومحاسبة وتحقيق وغربلة، وفي كل مجلس عقد لهذا الغرض حتى الآن كنت أنا الذي أقدم نفسي للنقد قبل كل شخص آخر، حتى إذا كان هناك في الجماعة أحد يريد الاعتراض عليّ في شيء من أعمالي وتصرفاتي، فعليه أن يأتي باعتراضه أمام سائر أعضاء الجماعة بكل تفصيل وبدون كلفة، وأنا إما أن أصلح نفسي وأعتدل في تصرفاتي بعد ذلك أو أزيل ما في ذهن ذلك الرجل وأذهان الذين يتذكرون مثله من سوء الفهم.

فقد انعقد مجلس مثل هذا البارحة وشاهد فيه جميع رفاقنا مشاهد النقد الحر العلني، وقد تأسفت لما علمت أن هذا قد سبب شيئاً من الوجوم والقلق في قلوب بعض رفاقنا الجدد الذين لم يتفق لهم الاشتراك في مجلس كهذا إلا لأول مرة.

وإني على مثل اليقين، أنهم لو نظروا إليه بعين الاعتبار والاستبصار لوجدوا أنه يعود على الجماعة ونظامها بأعظم الفوائد ولعدت في نظرهم أكثر قدرًا واحتراماً.

وهل هنا في هذه البلاد جماعة غير الجماعة الإسلامية ينعقد لها مجلس كهذا، ويشترك فيه مئات من أعضائها ينتقدون فيه بعضهم بعضاً بمثابة حرية، ساعات دون

أن يتسلّموا ودون أن يهجم بعضهم على بعض بالكراسي والمناضد والعصيّ بل لا يكون في قلب واحد منهم تجاه غيره شيء من الضغف والسخط والغلّ.

### **الالتزام بالسمع والطاعة ونظام الجماعة :**

وأمر مهم آخر أرى من الواجب على نفسي دعوتكم إلى الشعور به، هو أنه تنقصكم صفة الالتزام بالسمع والطاعة ونظام الجماعة. إن نظامنا وإن كان في غاية من الإحكام بالنسبة لأنظمة الجماعات الأخرى الموجودة في هذا الزمان. إلا أنها إذا ما قسناه بمقاييس الإسلام المنشود، عرفنا، بدون ما ريب، أنه في غاية من التخلف وإزاءه.

ما أتتم إلا جماعة قليلة قد برزتم إلى الميدان بيسير من الوسائل، مع أن المهمة التي تواجهكم هي أن تغيروا نظام الحياة الحاضر لا بصورته الظاهرة فحسب، بل بروحه الباطنة أيضاً متحدين قوى الفسق والجاهلية التي تزيد عن قوتكم بآلاف المرات، ووسائلها أضعاف مضاعفة من وسائلكم.

انظروا... إنه لا نسبة بينكم وبينها من جهة العدد ولا من جهة العتاد، فإذاً أي قوة غير قوة الأخلاق والنظام يمكن على أساسها أن ترجوا الغلبة على هذه القوى الباطلة ورجحان كفتكم على كفتها؟! إن الناس إذا اعترفوا لكم بعلو كعبكم في الأمانة باستقامة أخلاقكم ونزاهة تصرفاتكم في جانب، وفي الجانب الآخر إذا كتمتم ممتنعين بنظام محكم بحيث يمكن للمسؤولين في الجماعة أن يحشدوا قوتها على أي ثغرة من ثغور الجهاد بلمحة من البصر وبأدئي من الإشارة، فإنه من الممكن أن تتوقعوا النجاح في غاياتكم.

ومن الوجهة الدينية الخالصة، فإن طاعة عامة أفراد الجماعة لأميرهم في المعروف جزء لطاعتهم لله ورسوله.

وإذا كان الإنسان لم يقم بأمر هذه الدعوة إلا مع الاعتقاد بأنه إنما يقوم بأمر الله ورسوله. وهو لم يرض بأحد أميراً على نفسه إلا ابتعاء لوجه الله وتقرباً إليه، فهو بطاعته له في أوامره المشروعة إنما يطيع الله ورسوله في حقيقة الأمر... ويكون مبادراً إلى السمع والطاعة لأميره على قدر ما يكون على اتصال بالله ورسوله ويكون مقصراً في السمع والطاعة لأميره على قدر ما يكون مقصراً في اتصاله بالله ورسوله.

قل لي بالله أي تضحية هي أكبر قدرًا وأعظم أجرًا من أن تطيع أميرك الذي لا يخضلك له قانون من قوانين الدنيا، وإنما قد بايعته أميراً لنفسك ابتغاء لرضا الله تعالى وحده.

فطاعتكم هذه بما أنها لله وحده، فأجرك عليها كبير عند الله.

وعلى العكس من هذا إذا كنت شريكًا في الجماعة، ولكن لا تجد نفسك مستعداً لترى أحداً فوقك تربأ بنفسك عن طاعته وامتثال أمره، أو تطيع أمرك ولكن مع تملل وحرج في نفسك أو تتلوكاً في امتثال أوامره إذا وجدتها لا تتفق مع مصالحك وأمالك الشخصية، فأنت بكل هذا إن كنت تدل على شيء فإنما تدل على أن نفسك ما استسلمت لله ولم تتجدد بعد عن أنايتكها.

### **نصيحة لأمراء الجماعة :**

ومع هذه النصيحة لأعضاء الجماعة، فإنني أريد أن أبدل نصيحة لأمراء الجماعة أيضاً هي أن يتعلموا الطريق لإصدار أوامرهم إلى عامة الأعضاء، وجعلهم يطاعونها كاملة في منشطتهم ومكرهم.

إن أي شخص إذا أُسندت إليه منصب المسؤولية في نظام الجماعة وكان تحته عدد من أعضائها، فإنه لا يحل له أبداً أن يرى نفسه فوقهم ويحاول أن يتحكم فيهم تحكماً جائراً، ويشعر بلذة الكبارياء في قيادته لهم وتنفيذ أوامره فيهم... إنما عليه أن يعاشرهم كأنه أخوه المشفق عليهم ولا يعاملهم إلا باللطف واللين، ول يكن على حذر في كل حين من أحيانه أن تنشأ في أحد من الأعضاء عاطفة العصيان، والخروج عن الطاعة، وتكون تبعة ذلك على تصرفاته الخاطئة، وبما أن فيهم الشبان والشيوخ، والأقواء والضعفاء، والقراء والأغنياء، فعليه أن لا يقودهم جحيناً على طريق بعينه، بل عليه أن يراعي لكل واحد منهم ظروفه المخصوصة ويعذره حيث يستحق العذر في امتثال أمر من أوامره.

وعليه أن يربفهم بطريق يجعلهم يعتبرون حتى مشورات الأمير ونداءاته أوامر لأنفسهم إلى إصدار "الأمر" إليهم بدلاً من توجيه النداء إليهم فإنه إن كان يدل على شيء فإنما يدل على ضعف "الوعي الجماعي" في أعضاء الجماعة، إن الأوامر لا تصدر إلا إلى جنود ينالون الرواتب ولا يعملون إلا لأجل الرواتب، وأما الجنود المتقطعون الذين ما

اجتمعوا تحت لواء واحد ولم يشكلوا من أنفسهم جماعة إلا من تلقاء أنفسهم وابتغاء مرضاه رهم، فإنهم لا يحتاجون في شأن دينهم إلى "أمر" بطاعة أميرهم الذي ما رضوا به أميراً على أنفسهم إلا بأنفسهم، وإنما يحتاجون إلى أن يعرفوا أن هناك فرصة سانحة لهم لأداء خدمة من خدمات رهم، ولعمر الحق أن هذه الكيفية إذا ما نشأت في أمراء الجماعة وعامة أعضائها، فلا بد أن يزول كثير من التوترات وسوء العلاقات التي قد تنشأ بين الأمراء والمأمورين أحياناً في الوقت الحاضر فيكونوا جميعاً أحباء في ما بينهم يفدي بعضهم بعضاً بأرواحهم وبكل شيء غال عندهم.

#### آخر نصيحة :

وإن آخر نصيحة أريد أن أفضي بها إلى جميع أولئك الذين يتصلون بالجماعة الإسلامية، من أعضائها ومؤازريها، هي أن يجثوا أنفسهم على عاطفة الإنفاق في سبيل الله، وأن يؤثروا أعمالهم لله على أنفسهم، وأن تبلغ بهم هذه العاطفة مبلغاً بحيث لا يقر لهم قرار ولا يرتاح لهم بال ولا يهنا لهم نوم إلا بتحقيقها، لا تكتفوا بجعلكم نفوسك مسلحة، بل عليكم أن تبذلوا الجهد وتعلموا الفكر كذلك لإدخال "جيوبكم" أيضاً في حوزة الإسلام، ولا تنسوا أبداً أن ليست الحقوق لله تعالى على أجسادكم وأرواحكم وأوقاتكم فحسب، بل هي كذلك على أموالكم.

والله تعالى ورسوله ﷺ قد وضعوا أقل ما لهذه الحقوق على أموالكم من الحد ولم يضعوا أكثر ما لها من الحد، وإنما تركاه إلى أنفسكم.

فراجعوا ضمائركم واستفتواها ما هو المقدار الذي إذا أفقتموه من أموالكم في سبيل الله، يصح لكم أن ترتاحوا وتعتقدوا أن قد أديتم ما كان لله من الحقوق على أموالكم.

وفي هذا الشأن ليس لأحد أن يقول شيئاً عن غيره، وإنما ضمير الإنسان وإيمانه هو أكبر مفت يصدر فيه حكمه.

على أن هناك درساً فيما عليكم أن تلقوه من أعمال أولئك الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الآخر، ولكنهم يقومون في سبيل نظرائهم الباطلة بتضحيات جبارة لا يسعنا، نحن المؤمنين بالله واليوم الآخر، أمامها إلا أن نستشعر بالخجل والندامة في أنفسنا.

والأسف أني أحس بشيء من النقص في أعضاء الجماعة من حيث اهتمامهم في أمر الدعوة وإقامة الدين.

إن بعضهم - ولا شك - يعملون بكل جهودهم، مما يبعث على الابتهاج والسرور، وإن دائمًاً أدعوا لهم بمزيد التوفيق من الله تعالى، إلا أن بعضهم لا أرى فيهم من الاهتمام في هذا الشأن ما يجب أن يوجد فيهم.

إن الدنيا قد عمها الطغيان واستشرى فيها الفساد والفحotor والعصيان وأصبح فيها دين الله مغلوبًا على أمره، أفاليس كل هذا حرباً بأن يحدث في قلب كل مؤمن من نار القلق والاضطراب من نوع ما يشعر به في نفسه عندما يرى أحد أولاده مصاباً بمرض شديد أو يخاف الحريق في بيته على الأقل؟ وفي هذا الشأن أيضاً ليس لأحد أن يقول شيئاً عن غيره أو يضع حداً لاهتمامه وبذل جهوده لأمر الدعوة، وإنما ضمير الإنسان وإيمانه هو أكبر مفت يصدر فيه حكمه، فعليه بنفسه أن يحكم بذلك القدر من الاهتمام وبذل الجهد لأمر الدعوة، الذي إذا اضطلع به، حق له أن يعتقد أن قد حق ما كان عليه من واجبات الدعوة ومتضييات الحق، غير أن له أن يلقي نظره على أعمال وجهود أولئك الذين يؤمنون بالباطل وينسون أنفسهم في رفع كلمته وبث سموه في العالم بهم لا تعرف الحدود ولا تتبعي الركود.

### نصيحة للأخوات المسلمات :

وكل ما قلت إلى الآن، كان معظمه يتعلق بالرجال والنساء معاً،وها أنا ذا أريد الآن أن أوجه كلمات إلى أولئك النساء خاصة،اللائي يتصلن بالجماعة أو يهتممن بالرسالة التي قامت الجماعة لتحقيقها.

فأول ما يجب عليهن أن يبذلن أقصى ما يستطيعن من الجهد والاهتمام للتعرف على دينهن، ولا يكفي لهن في هذا الشأن أن يقرأن القرآن عن فهم وتدبر، بل عليهن أن يدرسن الحديث والفقه على قدر ما تسمح لذلك أوقاتهن، ولا عليهن أن يكن على معرفة مبادئ دينهن ومتضييات إيمانهن الأساسية فحسب، بل عليهن - مع ذلك - أن يبذلن الاهتمام لمعرفة أحكام الدين في ما يتعلق بحياتهن الشخصية والعائلية والاجتماعية.

فإن جهل النساء بأحكام دينهن سبب لهم من تلك الأسباب الكبيرة التي لأجلها قد لاقت أمور غير شرعية رواجها في بيوت المسلمين، واتخذت كثير من عادات الجاهلية وتقاليدها سبيلها إليها.

فعلى أخواتنا أن يفكرن في تدارك هذا النقص بأنفسهن قبل كل شيء آخر، أما الجماعة فهي أيضاً ستبدل من الاهتمام ما يستحقه وذلك بإقامة دورات مستقلة لトレبيه النساء خاصة إن شاء الله، إلا أن هناك بعض العقبات تقوم في وجه الجماعة دون تحقيق هذه الخطة فعلاً في هذه الأيام، على أننا قد قررنا الاهتمام بإشراك النساء مع الرجال في الدورات التي تعقد قريباً لتربيتهم، حيّثما أمكن ذلك مع مراعاة حدود الحجاب، فعلى أخواتنا أن يستفدن من كل فرصة تُسَنح لهن للاشتراك في دورة للトレبيه كهذه، لعل الله يحدث بعد ذلك أمراً ونتمنى بعد مدة من عقد دورات خاصة لتربيتهم.

وثاني ما يجب عليهن بهذا الصدد أن يفكرن ويدلزن السعي المستطاع في تكثيف حياهن الشخصية والعائلية والاجتماعية وأخلاقهن وسيرهن العامة وفق ما يحصل لهن من معرفة الدين بدراستهن القرآن والحديث والفقه، واشتراكهن في دورات التربيه، إنه من الواجب أن تكون كل امرأة مسلمة قوية في أخلاقها إلى درجة أنها إذا اعتقادت بصحة شيء، استقامت عليه ولم تبرحه، وإذا اعتقادت ببطلان شيء، أبى أن تميل إليه وترغب في قبوله مهما نالت في ذلك من المخالفه والمعاكسة من جانب أفراد أسرتها جميعاً.

إن الآباء والأمهات والأزواج كلهم يستحقون الاحترام والطاعة من المرأة، كل على قدر منزلته منها، إلا أن حقوقهم جميعاً ليست بشيء بالنسبة لما عليها من الحقوق لله ورسوله.

فعليها أن تأبى طاعة كل من أراد منهم أن يسلك بها طريق معصية الله ورسوله، وتستعد لتحمل كل ما عسى أن تلاقي في هذه السبيل من المحن والشدائد متوكلة على الله ومحتسبة الأجر عنده.

ولعمر الله أنها على قدر ما تأتي به من الاستقامة والصمود على الحق ترك آثاراً محمودة على أهل بيتها وأولادها، وتتاح لها الفرصة لإصلاح البيوت الفاسدة في المجتمع، كما أنها بقدر ما تستسلم لمطالبهم الجائرة وتسايرهم في أعمالهم المخالفه لشرعية الله تحترم من بركات الإسلام في حياتها، وتقدم لأهل بيتها وأولادها ومجتمعها نموذجاً غير محمود من ضعف الإيمان والأخلاق.

**وثالث واجبات المرأة المسلمة :** في ما يتعلق بأمر الدعوة والإصلاح هو أن تقتم بإصلاح أهل أسرتها وإخوانها وأخواتها وما إليهم من ذوي قرباها أكثر من اهتمامها بإصلاح غيرها.

وأما أخواتنا اللاتي قد وهب لهن الله الذرية، فكأن الله قد أعطاهن أوراقاً للاختبار، فهن إذا فشلن في هذا الاختبار ولم يحصلن فيه على درجات لازمة للنجاح، فإن أي أوراق أخرى للاختبار لا تستطيع تلقيها فأولادهن وبنائهن هم أول من يستحقون اهتمامهن، وهم أول من يؤكّد عليهن الإسلام أن يقمن بتربيتهم على الدين والأخلاق الدينية.

ومن واجب أخواتنا المتزوجات أيضاً أن يذلن سعيهن لتوجيه أزواجهن إلى طريق الحق، ويساعدنهم في سلوكه إن كانوا يسلكونه.

وإن لكل فتاة، مع رعاية كل ما للأدب والاحترام من الحدود، أن تبلغ كلمة الحق حتى إلى أبيها وأمهما، وعلى الأقل أنها تستطيع أن تقدم إليهما من الكتب لمطالعة ما يدعو إلى الخير ويحث على العمل.

وآخر ما يجب على المرأة المسلمة في هذا الصدد، هو أن تبلغ علم الدين إلى من حوالها من النساء في أوقاتها التي تتسع لها بعد أداء واجباتها في المترّل.

عليها أن تعلم البنات الصغار مبادئ الإسلام وتعاليمه الأساسية، وتلقن الدين الأميات من النساء وتقدم الكتب إلى النساء المثقفات. وعليها أن تعقد الاجتماعات النسوية وتحدّث فيها عن الموضوعات الدينية، أو تقرأ فيها على النساء كتباً دينية إن كانت لا تستطيع إلقاء الخطبة. وجملة القول أن عليها أن تعمل بأي طريق تستطيع وتبذل جهدها المستطاع لأن يزول الجهل والجاهلية عنمن تعرفها من النساء.

وهناك واجب آخر يتحتم على أخواتنا المثقفات بصفة خاصة وله من بعض الوجه من الأهمية في الظروف الراهنة ما ليس لأي واجب غيره، هو أن يقمن في وجه ذلك التيار الجارف من الضلال والانحلال الفكري والخلقي الذي تدفع إليه نساء الطبقة المترفة عامة نساء باكستان.

ومن المعلوم أن هؤلاء الضالات المضلات يستخدمن لهذا الغرض الفاسد كل ما للحكومة من الوسائل والذرائع، فعلى أخواتنا المثقفات أن لا يتربّكن القيام بهذا الواجب إلى

الرجال فحسب، فلهم عندما ينبهون عامة النساء باكستان على خطر هذا التيار ونتائجها الوخيمة، يصبح المغرضون ويضللون النساء بقولهم لهن : إن هؤلاء الرجال إنما ي يريدون أن يستعبدوكن ويفرضوا عليكن سيادتهم ولا يرضون أبداً أن تخربن من جدران بيوتكن ولا تتنسمن الحرية والاستقلال ولا ترون النور بحال.

ولهذا كله فإننا في أشد الحاجة إلى مساعدة أخواتنا للقيام في وجه الفتنة. وفي بلادنا - والله الحمد - عدد لا يستهان به من نساء متاحليات بصفات الصلاح والشرف والتقوى والفضيلة. ومع هذا لسن بأقل من سيدات "جمعية نساء باكستان" - المتفرنجات - علماً وذكاءً وثقافةً وقوةً في اللسان والقلم.

فعلى أخواتنا هؤلاء أن يتقدمن ويقارعن هؤلاء السيدات المتفرنجات ويخطمن فتنتهن الفاتنة. وعليهن أن يصرحن لهن بكل جرأة أن المرأة المسلمة ليست بمستعدة أبداً للخروج من حدود الله. وأنها تنظر بنظر الازدراء والمقت والتقرز إلى كل رقيّ وتنور لا تستطيع المرأة أن تطاله إلا بعد تعدي حدود الله.

وليس هذا فحسب، بل على أخواتنا هؤلاء أيضاً أن ينظمن أنفسهن، ويتحققن ببقائهن داخل حدود الإسلام وباستمساكهن بالفضيلة والخشمة، كل حاجة حقيقة يُعتبر تحقيقها أمراً مستحيلاً بدون تعدي حدود الله، حتى يُسكنن كل ضال مضل وكل ضالة مضلة.

**وآخر دعواها أن الحمد لله رب العالمين**

# الْحَتَّىَاتِ

## الفصل الأول

هذه هي دعوتنا

## الفصل الثاني

منها جنا للعمل

## الفصل الثالث

الصفات الالزمة للعاملين للحركة الإسلامية

الصفات الفردية

الصفات الجماعية

لوازم المجاهدة في سبيل الله

الاتصال بالله

معنى العلاقة بالله

طريق تقوية العلاقة بالله

وسائل تنمية العلاقة بالله

مقياس العلاقة بالله

إيثار الآخرة على الدنيا

الوسائل لإنشاء هم الآخرة

الاهتمام بشؤون البيت

إصلاح ذات البين وطريقه

الطريق الأوفق للانتقاد الجماعي

الالتزام بالسمع والطاعة ونظام الجماعة

نصيحة لأمراء الجماعة

آخر نصيحة

نصيحة للأخوات المسلمات

## هذه دعوتنا

- دعوة إلى الهجرة إلى الله بتجريد التوحيد، والبراءة من الشرك والتنديد، والهجرة إلى رسوله صلى الله عليه وسلم بتجريد المتابعة له.
- دعوة إلى إظهار التوحيد، بإعلان أوثق عرى الإيمان، والصدع بملة الخليلين محمد وإبراهيم عليهم السلام، وإظهار موالاة التوحيد وأهله، وإبداء البراءة من الشرك وأهله.
- دعوة إلى تحقيق التوحيد بجهاد الطواغيت كل الطواغيت باللسان والسنن، لإخراج العباد من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد، ومن جور المناهج والقوانين والأديان إلى عدل ونور الإسلام.
- دعوة إلى طلب العلم الشرعي من معينه الصافي، وكسر صنمية علماء الحكومات، بنبذ تقليد الأخبار والرهبان الذين أفسدوا الدين ، ولبسوا على المسلمين...

### وهل أفسد الدين إلا الملوك وأخبار سوء ورهبانيها

- دعوة إلى البصيرة في الواقع، وإلى استيانة سبيل المجرمين، كل المجرمين على اختلاف مللهم ونخلتهم ﴿قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةِ أَنَا وَمَنْ اتَّبَعَنِي وَسَبَّحَنَ اللَّهَ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾.
- دعوة إلى الإعداد الجاد على كافة الأصعدة للجهاد في سبيل الله، والسعى في قتال الطواغيت وأنصارهم واليهود وأحلافهم لتحرير المسلمين وديارهم من قيد أسرهم واحتلالهم.
- ودعوة إلى اللحاق بركب الطائفة الظاهرة القائمة بدین الله، الذين لا يضرهم من خالفهم ولا من خذلهم حتى يأتي أمر الله.

**منبر التوحيد والجهاد**

[www.alsunnah.info](http://www.alsunnah.info)  
[www.tawhed.ws](http://www.tawhed.ws)  
[www.almaqdesa.com](http://www.almaqdesa.com)